الرابطة: فرصة م القيم و القيم و

رئيسة كرواتيا افتتحت مؤتمر الرابطة: فرصة مهمة لنتقاسم القيم والمعارفالقيم والمعارف



السنة ٥٦ العدد ٦٤١ جمادي الأخرة ١٤٤١هـ ـ فبراير ٢٠٢٠م





# وثيقة مكة المكرمة: فوز مُستحَق بجائزة الملك فيصل لخدمة الإسلام

في زمن قصير استطاعت وثيقة مكة المكرمة أن تحقق حضورًا كبيرًا في العالم لتمثل مرجعية إسلامية لحقوق وكرامة الإنسان، ودستورًا تاريخيًا لتحقيق السلام وحفظ قيم الوسطية والاعتدال في البلدان الإسلامية.

المؤتمر الذي شهد ميلاد هذه الوثيقة في مهبط الوحي وأرض الرسالة مكة المكرمة (رمضان ١٤٤٠هـ الموافق مايـو ٢٠١٩م)، لم يمض عليه وقـت طويل حتى كانت الوثيقة ملء السمع والبصر في أرجاء العالم.

وقد وجدت الوثيقة ترحيبًا كبيرًا في الشرق والغرب، وكانت موضع الاهتمام في المباحثات والحوارات والمحاضرات التي واكبت زيارات معالى الأمين العام لدول العالم.

وإذ تفوز الوثيقة بجائزة الملك فيصل لخدمة الإسلام هذا العام ١٤٤١هـ، فإنها تحقق فتحاً جديدًا، ويلقى هذا الفوز ترحيب رابطة العالم الإسلامي، فقد أعرب معالي الأمين العام للرابطة، رئيس الهيئة العالمية للعلماء المسلمين، الشيخ الدكتور محمد بن عبدالكريم العيسى باسم مفتي وعلماء وثيقة مكة المكرمة عن التثمين الكبير لنيل الوثيقة جائزة الملك فيصل لخدمة الإسلام.

وشكر معاليه باسم ألف ومئتي مفت وعالم صادقوا على هذه الوثيقة في مؤتمرها التاريخي، خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، حفظه الله، على رعايته الكريمة لمؤتمر هذه الوثيقة وكلمته الضافية في حفل افتتاحها وفي حفل استقباله «أيده الله» لعلمائها، كما شكر معاليه باسم الجميع صاحب السمو الملكي ولي العهد نائب رئيس مجلس الوزراء وزير الدفاع الأمير محمد بن سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، حفظه الله، على ما قدمه سموه الكريم للوثيقة، باعتبار سموه صاحب فكرتها

والداعم والمتابع لها حتى صدرت عن مفتي وعلماء الأمة الإسالمية، والتي تحمل في طياتها قيم الإسالم الرفيعة للإنسانية جمعاء، مبينة المنهج السوي للخطاب الديني من منبعه الأصيل، ومن قبلته الجامعة، مكة المكرمة بالملكة العربية السعودية، بوصفها المثل للأمة الإسلامية.

وأضاف معالي الأمين العام في تصريح خاص بمناسبة نيل جائزة الملك فيصل أن الخطاب الإسلامي في مبناه ومعناه يتصف بالأصالة والمعاصرة، وأن وثيقة مكة المكرمة برهنت بعلم وفكر كبار علمائها على أن هذا الخطاب متجدد بتجدد وعي الأمة اللذي لا يفتر ولا ينقطع بحمد الله، يَحْملُهُ أولو بقية من حراس الشريعة.

وتابع معاليه أنه سبق تشكيل مجلس وأمانة عامة للوثيقة للاضطلاع بشؤونها كافة ومن ذلك شأنها التنفيذي، مؤكداً أن رابطة العالم الإسلامي نشأت من حوالي ستين عاماً في إطار عمل مؤسسي تحت رعاية الملكة العربية السعودية بوصفها رائدة العمل الإسلامي، وحارسَهُ الأمين وحاضنة مقدساته.

وسأل معاليه المولى جل وعلا أن يجزي الله خادم الحرمين الشريفين وسمو ولي عهده الأمين خير الجزاء على ما قدما ويقدمان للإسلام والمسلمين والإنسانية جمعاء.

إن جائزة الملك فيصل لخدمة الإسلام تثبيت للإحسان واعتراف جليل القدر، فهي لا تمنح إلا لجهات وأفراد أظهروا إنجازات فريدة، ويُختار لهنده الجائزة العالمية بالاستناد إلى أهلية المرشح وجدارته المطلقة. وتتولى لجان اختيار متخصصة مراجعة الترشيحات وفق معايير دولية دقيقة، حتى إنّ عدداً كبيراً من الفائزين بجائزة الملك فيصل حصلوا بعدها على جوائز مرموقة أخرى، مثل جائزة نوبل.



# شهرية - علمية - ثقافية

الأمين العام أ.د. محمد بن عبد الكرم العيسى

المدير العام للاتصال والإعلام

أ. عبدالوهاب بن محمد الشهري

رئيس التحرير

د. عثمان أبوزيد عثمان

مدير التحرير

ياسر الغامدي

المراسلات: مجلة الرابطة ص.ب ۷۳۷ مكة المكرمة هاتف: ۰۹٦٦۱۲۵۳۰۹۳۸۷ فاكس: ۹۵٦٦۱۲۵۳۰۹٤۸۹ المراسلات على عنوان المجلة باسم رئيس التحرير البريد الإلكتروني:

rabitamag@gmail.com الموضوعات والمقالات التي تصل إلى مجلة «الرابطة» لا ترد إلى أصحابها سواء نشرت أم لم تنشر للاطلاع على النسخة الإلكترونية للمجلة الرجاء زيارة موقع الرابطة على الإنترنت: www.themwl.org

طبعت بمطابع تعليم الطباعة رقم الإيداع: ۱۵۲۵/۳٤۳ - ردمد: ۱۲۹۸۱

# المحتويات

ح.العيسى يرأس وفداً من علماء المسلمين لموقع مذبحة سربرنيتسا



رئيسة كرواتيا افتتحت مؤتمر رابطة العالم الإسلامي: فرصة مهمة لنتقاسم القيم والمعارف



ح.العيسه يحاضر في الجامعة الكاثوليكية الإيطالية عن الصداقة والتعاون بين الأمم والشعوب





## 121:3221

# جمادي الآخرة ا٤٤١ هـ \_ فبراير ٢٠٢٠ م



غلاف العدد

# دورة لإعداد الباحثين في الإعجاز العلمي بمصر

الدقهلية- «الرابطة»

نظمت رابطة العالم الإسلامي عبر الإدارة العاملة للكتاب والسلة دورة تدريبية لإعداد باحثين في الإعجاز العلمي في القرآن والسلة، وذلك في محافظة الدقهلية بملصر، بالتعاون مع المنظمة العالمية لخريجي الأزهر.

غقدت الدورة بمقر المنظمة العالمية لخريجي الأزهر بمدينة المنصورة، وشارك فيها مائتا باحث من مختلف التخصصات العلمية، وقدّم موضوعات الحدورة في الإعجاز العلمي عددٌ من العلماء المتخصصين.

وقد أشاد المشاركون في الدورة بدور رابطة العالم الإسلامي في خدمة القرآن الكريم والسنة النبوية على مستوى العالم، من خلال برامج متنوعة تشمل التلوة والحفظ والتجويد والإعجاز العلمي وكفالة الطلاب والمعلمين وغيرها.

# 

الف عالم من ٥٠ دولة في مؤتمر الأزهر: تجديد الفكر الإسلامي ضرورة لاستيعاب المستجدات مؤتمر الأزهر العالمين المباديات المباديات



# سربرنيتسا (البوسنة والهرسك):

اختتم معالي أمين عام رابطة العالم الإسلامي، رئيس مجلس هيئة علماء المسلمين، الشيخ الدكتور محمد بن عبدالكريم العيسى على رأس وفد رفيع من العلماء المسلمين بمشاركة عدد من قيادات أتباع الأديان

زيارة موقع ضحايا المذابح ضد المسلمين في مدينة سربرنيتسا بالبوسنة والهرسك، حيث تعرّض المسلمون في التسعينات من القرن الماضي لجريمة إبادة جماعية.

وأكد الشيخ د.العيسى أن جميع أعضاء الوفد باختلاف أديانهم ومذاهبهم نددوا بالجرائم البشعة



د. العيسى: سبق لنا التضامن مع مذبحة سربرنيتسا وزارها وفدنا العلمائي واليوم نزورها مع عدد من أتباع الأديان

💠 نساء سربرنيتسا لأمين الرابطة: مآسينا مؤلمة لكنها لا تحمل الأحقاد



التي وقعت في المدينة؛ أياً كان فاعلها وأياً كان ضحيتها؛ مشدداً معاليه على تجريم هذه الفاجعة مجدداً وكافة الجرائم أياً كان فاعلها وأياً كان ضحيتها وقال: «تضامنا سابقاً مع سربرنيتسا وزارها وفدنا العلمائي وهذه الزيارة مشمولة بقيادات لعدد من أتباع الأديان

الأخرى، ويجب أن يكون متحف سربرنيتسا مركزاً لأخذ العظة من التاريخ ومركزاً لإشعاع السلام، سمعت من النساء اللاتي فقدن أزواجهن وأولادهن في تلك المذبحة قولهن إن «مآسينا مؤلمة لكنها لا تحمل الأحقاد».

وختم معالي د.العيسى بالتأكيد على أن هذا الواجب التضامني الني ضم كبار العلماء والمفكرين والأكاديميين المسلمين مع عدد من قيادات أتباع الأديان

الأخرى لزيارة معسكرات الإبادة في البوسنة والهرسك وبولندا، عكس صورة من صور الأخوة والموقف العادل الواجب تجاه تلك الجرائم المروعة.





وكانت مذبحة سربرنيتسا وقعت خلال حرب البوسنة والهرسك على أيدي القوات الصربية وراح ضحيتها آلاف المسلمين، كما أدت إلى نزوح الآلاف

من المدنيين المسلمين من المنطقة، ويعتبر المؤرخون تلك المجرزة من بين أفظع المجازر الجماعية في القارة الأوروبية منذ الحرب العالمية الثانية.







رئيسة كرواتيا افتتحت مؤتمر رابطة العالم الإسلامي:

فرصة مهمة لنتقاسم القيم والمعارف



# زغرب (كرواتيا):

أكد المؤتمر الدولي «الأخوة الإنسانية.. لتعزيز الأمن والسلام»، الذي نظمته رابطة العالم الإسلامي في العاصمة الكرواتية زغرب تحت رعاية وحضور فخامة رئيسة جمهورية كرواتيا السيدة كوليندا غرابار كيتاروفيتش؛ أهمية تعزيز قيم الأخوة الإنسانية باعتبارها أهم ركائز تحقيق السلام العالمي والوئام المجتمعي.

أهمية الاستفادة من وقائع التاريخ الإنساني فى صراعـه السياسـى والدينـى والحضـاري والعرقى وأخذ العظة منها بعزيمة مشتركة بين الجميع على التعاون والتآزر لمنع تكرار تلك الوقائع التاريخية المؤلمة.

القواسم المشتركة ميدان فسيح للتنافس في الخير والاستباق إليه، فخير الناس أنفعهم للناس، وتطور المجتمعات منوط بتحقيق الاحترام المطلق للإنسان وحفظ حقوقه وحرياته، وقبول اختلافه فى دينه وعرقه وثقافته واختياراته.

المواطنة الواعية تقوم على تقبل التنوع الديني والثقافي والإثني في الوطـن الواحد، والتصدي لحملات الكراهية والعنصرية والإقصاء والتهميش، ورفض مشاريع التفكيك والتقسيم للمجتمعات والـدول علـى أسـاس دينـى أو عرقـى.

وطالب المؤتمر بسن التشريعات اللازمة لتجريم كل أساليب وممارسات الكراهية والعنصرية والتهميش والإقصاء باعتبارها جريمة بحق الإنسانية والوطن والفرد والجماعة، داعيا إلى إنشاء مركز عالمي للتواصل الحضارى يكون مقره مدينة زغرب ليكون جسرا للتعارف والحوار والتفاهم والتعاون بين كافة مكونات المجتمع الإنساني، ومكانا حاضنا للمبادرات ذات الصلة بتعزيز القيم الإنسانية والمجتمعية وردم الفجوات الدينية والثقافية والعرقية.



وكانت فخامة رئيسة جمهورية كرواتيا دشنت فعاليات المؤتمر الدولي، الذي نظمته الرابطة، بالتعاون مع المشيخة الإسلامية في كرواتيا والأبرشية الكاثوليكية الكرواتية مع تمثيل رسمى من دولة الفاتيكان ممثلاً في المجلس البابوي للحوار.

وحضر الافتتاح رئيس الوزراء ورئيس البرلمان وعدد من الوزراء والبرلمانيين الكرواتيين وأركان الجيش وعمدة العاصمة، وطيف واسع من القيادات السياسية والدينية والفكرية حول العالم وأئمة وممثلي الجمعيات الإســــلامية في «دول البلقان»، وكبار القادة الدينيين من مختلف الأدبان.

وشهد المؤتمر تكريم الفعاليات الدينية في كرواتيا لفخامة رئيسة الجمهورية ومعالى الشيخ الدكتور محمد بن عبدالكريم العيسى لجهودهما في تعزيز التسامح والسلام، وذلك بحضور نائبة رئيسة المفوضية الأوروبية من خلال كلمتها المشاركة في المؤتمر.



وقالت فخامة الرئيسة الكرواتية مخاطبة حضور المؤتمر: «إنه لشرف خاص لى رعاية مؤتمر يحمل عنوان «الأخوّة الإنسانية»، فهذه المبادرة من رابطة العالم الإسلامي بالتعاون مع الأبرشية الكرواتية والمشيخة الإســـلامية الكرواتية فرصة مهمة لنا جميعا لبناء عالم تسوده المحبة ويقوم على الأخوة»، مضيفة أن «الله خلقنا متنوعين في ثقافاتنا وأدياننا وأعراقنا وغيرها، حتى يتسنى لنا التعاون في خدمة الإنسانية، وانطلاقا من هذه الوحدة الإنسانية التي أرادها الخالق، فإن معاناة كل إنسان هي في الحقيقة معاناة للإنسانية جمعاء».

ونوهت السيدة كيتاروفيتش بالحضور الإسلامي الإيجابي في كرواتيا، مؤكدة أنهم أثبتوا في كل المراحل والمنعطفات والتحديات انتماءهم للدائرة الوطنية الكرواتية بغض النظر عن انتمائهم القومي أو أي انتماءات أخرى، داعية إلى تعزيز «قيم الحوار والاحترام في مجتمعاتنا لكي لا نتحــول إلى جزر معزولة تقودها المادية وغياب الضمير والأنانية، مختتمة كلمتها بالقول: «الله لا يطلب منا المستحيل بل أن نعمل للآخرين ما نعمله لأنفسنا».

السلم والسماحة والتسامح والمحبة والتراحم هي جوهر الرسالات الإلهية ومنطقها في التوسع عبر الحوار الموضوعي، ولا يجوز لأحد أن يدعى أحقيته في محاسبة الخلـق نيابـة عـن خالقهـم الذي هو فقط الحَكَمُ بينهم يوم القيامة.

لا يجوز تحميل الأديان والحضارات مسـؤولية مـا أحدثـه بعـض أتباعهـا مـن تجاوزات وشرور لا تُمثل بأي حال حقيقة تلك الأديان والحضارات التى يزعم أولئك الانتماء إليها والتحدث والتصرف باسمها.

سنة الله في الإنسانية هي وجود الاختلاف والتنوع، فالبشر متنوعون في أديانهم وثقافاتهم وأفكارهم وأعراقهم، ولا يعنى هذا التنوع إيجاد الذريعة للصدام والصراع الإنساني بـل لا بـد أن يسـمو العقـل البشـري ليجعـل مـن ذلـك الاختـلاف والتنـوع محفـزاً للحوار والتقارب والتعاون والاحترام المتبادل.

من جانبه دعا معالى الشيخ الدكتور محمد العيسى إلى «التفاف حقيقي حول قيم الأخوة الإنسانية» التي تلغى الحواجز السلبية وتردم فجواتها، وتبنى في المقابل الجسور وتُسهل الحوار والتفاهم والتعاون، وتُقوى من عزيمتنا للعمل على مشـــتركاتنا التي تُمَثل قانوننا الطبيعى الموحَّد، مؤكداً أن الإنسانيةُ تمتلك قيماً مشتركة تكفيها لإحلال السلام والوئام في عالم اليوم، ونبَّه على أن مشتركات المحبة والتعايش والسماحة والتسامح تُصبح

دعوة المسؤولية الأمميـة والوطنيـة إلى تغليـب مصلحة السلم والأمن العالمي والمجتمعي، والتسامي على المصالح الضيقة، والبعد عن خطاب العنصرية والكراهية ضد أي دين أو عرق أو إثارة النعرات التاريخية المحسوبة على أصحابهــا والتــى يجــب أن يقــف الخُلُــق الرفيــع أمامها بالتسامح وفتح صفحات جديدة من العلاقة والمحبة والتعاون، وكذلك العمل بعزيمة قوية على وقف سباقات التسلح، والتمعـن في حجـم الكـوارث والمعانـاة التـي خلفتها الحروب، وتحكيم لغة العقل والحوار البناء، والتأكيد على حق الشعوب في الازدهار والعيـش الآمـن الكريـم، بعيـداً عـن المهـددات.

دعـوة شـركاء الوطـن الواحـد إلـي تعزيز الثقة بين مكوناته المختلفة، ودعم مبدأ «الوحدة في التنوع».

مرتكزات الأخوة الوطنية تقوم على الانتماء الصادق للوطن الجامع، وتعزيز الاندماج الوطنى باحترام دساتير وقوانين وهوية الدولة الوطنية، وعدم تهديدها أو التحريض عليها، وإعمال مبدأ الشراكة الكاملة القائمة على مراعاة الشعور العام للدولة والمجتمع، مع الاحتفاظ بالخصوصية الدينية والعرقية واعتبارها مصدر تنوع وإثراء وطنى يزيد من وحدة الوطن وتآلفه ووئامه وعيشه المشترك ويزيد من ألوان طيفه الجميل بمصدر إشعاعه الواحد وإنارته معاً على هدف واحد هو خير الوطن.

أقرب وأقوى وأكثر مسؤولية عندما تكون مشتركا وطنياً، مع قوة وأهمية مشتركنا الإنساني بوجه عام.

وشــدد معاليه على أن عالم اليوم سيكون أكثر وعياً إذا استفاد من عظة التاريخ التي تدعوه إلى خيار الحكمة

المتمثل في الحوار الإيجابي والفعَّال في كافة الموضوعات، مع العمل دوما على تعزيز الاحترام المتبادل، والتأكيد في هذا على أهمية تفعيل قيم المحبة والسماحة والتسامح، مع استيعاب الطبيعة الكونية في حتمية الاختلاف والتنوع والتعدد بين البشر.

وأضاف: «لا بد أن يكون تَنوُّعُنا الإنساني في إطاره الإيجابي، وإذا كان كذلك فسيرصبح مصدر إثراء كبير وشامل فوحدة وقوة عالمنا في ذلك التنوع»، مضيفا أن «الدول المتحضرة تفتخر بتنوعها الذي يُعَزِّز من قوتها ويَزيدها مناعة، لكن بشرط أن تكون حَذرَةً من أيِّ تدخل يستهدف أيا من مكوناتها الوطنية بدافع ديني أو إثنى أو غير ذلك».

ولفت معاليه إلى حرص رابطة العالم الإسلامي وباسم آلاف العلماء والمفكرين المسلمين وملايين الشعوب الإسلامية المنضوية تحت مظلتها على منع تصدير الاجتهادات الدينية خارج ظرفيتها المكانية؛ وذلك لأن لكل بلد صيغتَهُ الدينيةَ الاجتهاديةَ التي تناسب ظرفيته الخاصة، كما أكدنا على ضرورة احترام دساتير وقوانين وثقافة البلدان التي نعيش أو نقيم على أراضيها، وأن المطالبة بالخصوصية الدينية تتم وفق الإجراءات القانونية.

وتطرق معاليــه إلى «مبادرة الصداقة والتعاون بين الأمم والشعوب.. من أجل عالم أكثرَ تفاهما وسلاماً، ومجتمعات أكثرَ وئاما واندماجًا»، فقال: «لقد أطلقنا هذه المبادرة وقمنا بتفعيلها مباشرة ببرامج عملية مع شركائنا حول العالم من جميع الأديان والثقافات»، مؤكداً أن أساس هذه المبادرة يرتكز على المبادئ الإنسانية المشـــتركة ولاسيما قيم عدالتنا التي لا تزدوج معاييرها مطلقا.

وشدد معالى الأمين العام قائلاً: (من المهم ألا يقتصر قادة الأديان على مخاطبة الروح والعاطفة فحسب، بل عليهم أن يخاطبوا «المنطق» و«الواقع» ليُسهموا بفاعلية في سلام عالمهم ووئام مجتمعاتهم).

وختم معاليه بتقديم الشكر لفخامة رئيسة جمهورية كرواتيا التي رَعَت وتحدثت إلى هذا المؤتمر، كما شكر حضور رئيس الوزراء ورئيس البرلان والمفوضية الأوروبية وعمدة زغرب وكافة الحضور من عموم كبار الشخصيات السياسية والدينية والفكرية والأكاديمية وسائر الفعاليات العالمية والمجتمعية.

من جانبه، حيا معالى رئيس البرلاان الكرواتي السيد غوردن ياندروكوفيتش، رابطة العالم الإسلامي وشركاءها على مبادرتهم بعقد هذا المؤتمر الذي يعزز القيم الإنسانية المشــتركة، مؤكداً أن «الأخوّة الإنسانية تدعو للحب والسلام والخير للجميع، وتوحّدنا في تحقيق صالح الإنسانية، ومواجهة الكراهية والتطرف والعنف».

وتناول الوجود الإسلامي في كرواتيا بقوله: «نحن في كرواتيا من أوائل الدول التي نظمت علاقتها مع المسلمين فهم يعيشون فيها وهم منها ويساهمون في بناء قيمنا الوطنية والإنسانية النبيلة».

فيما شدد معالي رئيس وزراء كرواتيا السيد أندريا بلينكوفيت ش على أهمية المؤتمر الذي تنظمه رابطة العالم الإسلامي وشركاؤها، مؤكداً أنه «فرصة لنا جميعاً أن نتقاسم القيم والمبادئ والمعارف التي تعزز أخوّتنا ومشتركاتنا الإنسانية وسلامنا العالمي».

كما شاركت نائبة رئيسة لجنة المفوضية الأوروبية السيدة دوبرافكا شويتسا في مؤتمر رابطة العالم الإسلامي في كرواتيا، داعية إلى تعاون أكثر لمواجهة عدم التسامح والخوف من الإسلام، وخطابات الكراهية والتطرف والإرهاب، وأكدت في كلمتها على المسوولية التاريخية الكبيرة للقادة الدينيين لإيصال رسالة ترفض استغلال الدين لأغراض سلبية.

من جانبه قال عمدة مدينة زغرب السيد ميلان بانديتش: «عندما قرأت وثيقة مكة المكرمة وجدتها تركز على أن الأسرة أصل الإنسانية وأن الهجوم عليها

دعوة حكومات العالم إلى تعزيز سيادة الدستور والقانون، بتحقيق العدالة المجتمعية، واحترام التنوع الديني والثقافي والإثني، ونبذ الإقصاء والتهميش باعتبار ذلك مدخلا مهما لحل النزاعات الدينية والطائفية والاجتماعية، والتخلص من التحريض والكراهية والتخويف غير المبرر من الآخر.

دعوة المؤسسات الفاعلة والمؤثرة فى المجتمع الدولى والداخل الوطنى إلى تعزيز مفاهيم الأخوة الإنسانية، وتعميـق المشـتركات الجامعــة، والتعــاون فــى مواجهــة كافة التحديات، وتحويل المبادرات الإيجابيـة إلى برامـج عمليـة مؤثـرة.

دعوة القادة الدينيين إلى الإسهام الفاعل في التصدي للمظاهر السلبية العابثة بالسلام والأمن الدولي والمجتمعي، مع العمل على استثمار الرصيد الروحي والقيمى للدين بتعزيز ثقافة السماحة والتسامح والثقة بالآخر.

من أكبر تحديات حاضرنا ومستقبلنا، وهذه حقيقة نؤكد عليها، فالحفاظ على علاقات الأسرة الإيجابية هو أساس الأخوة الإنسانية».

كما أكد رئيس المشيخة الإسلامية في كرواتيا فضيلة الشيخ الدكتور عزيز حسانوفيتش على أن التزام رابطة العالم الإسلامي بمسؤوليتها العالمية في الإسهام في صناعة السلام، كما هي قيم الإسلام الداعية لذلك، هو واقع ملموس يتعزز باستمرار، وهو محل



دعوة الجميع لحماية البيئة وتحمل المسؤولية تجاه المحافظة عليها، واستشعار خطر التغير المناخى المهدد بإنذاراته المبكرة، واعتبار ذلك عنصراً مهماً للحفاظ على أمن كوكبنا مـن العبـث بسـلامته، والتأكيـد علـي أهميـة استشعار الجميع بأن الأخوة الإنسانية تتطلب من إنسان اليوم وقف العبث بالبيئة والإضرار بحـق الأجيـال القادمـة فـى العيـش بسـلام.

تمكين المرأة من خلال تعزيز دورها

الكامل والمساواة العادلة بينها وبين الرجل، باعتبار ذلك حقاً مشروعاً ينطلق من المفهوم الحقيقى لمعنى الأخوة الإنسانية بشراكاتها الفاعلة، حيث تُعتبر المرأة الرئة الثانية للمجتمع يتنفس بها ويعمل بكفاءة من خلالها، مع رفض كافة أشكال التهميش والإقصاء، واعتبار ذلك إساءة لكرامة وحق المرأة وحرماناً للمجتمع من مشاركتها وإبداعها الذي لا بد له من التمكين الكامل لها والمساواة العادلة معها.

تقدير كبير، مثمناً كافة الجهود المبذولة في مواجهة كل أشكال الصراع والتطرف وازدراء أتباع الأديان من أي طرف كان.

في حين شدد فضيلة مفتى الديار المصرية الأستاذ الدكتور شوقى علام على أن المؤتمر يأتي في وقت بالغ الأهمية، حيث يمر العالم أجمع بتحديات كثيرة تتطلب تعاون جميـع أتباع الأديان للتعامــل معها، مؤكداً الحاجة الماسة للتذكير بأننا أسرة واحدة لا مجال فيها للعيش في عزلة أو انعزال.

وكان المؤتمر اختتم فعالياته بإعلان زغرب الذي دعا المؤسسات الفاعلة والمؤثرة في المجتمع الدولي والداخل الوطنى إلى تعزيز مفاهيم الأخوة الإنسانية والوطنية، وتعميق المشــتركات الجامعة، والتعاون في مواجهة كافة التحديات، وتحويل المبادرات الإيجابية إلى برامج عملية مؤثرة.

كما دعا إعلان زغرب القادة الدينيين إلى الإسهام الفاعل في التصدي للمظاهر السلبية العابثة بالسلم



والأمن الدولي والمجتمعي، مع العمل على استثمار الرصيد الروحى والقيمى للدين بتعزيز ثقافة السماحة والتسامح والثقة بالآخر.

كما طالب الفعاليات الأممية والوطنية بتغليب مصلحة السلم والأمن العالمي والمجتمعي، والتسامي على المصالح الضيقة، والبعد عن خطاب العنصرية والكراهية ضد أي دين أو عرق أو إثارة النعرات التاريخية التي هي في ذمة أصحابها.

ودعا المؤتمر إلى تعزيز قيم العدالة المجتمعية واحترام التنوع الديني والثقافي والإثنى، ونبذ الإقصاء والتهميش باعتبار ذلك مدخلاً مهماً لحل النزاعات الدينية والطائفية والاجتماعية، والتخلص من التحريض والكراهية والتخويف غير المبرر من الآخر، مع دعوة شركاء الوطن الواحد إلى تعزيز الثقة بين مكوناته المختلفة، ودعم مبدأ «الوحدة في التنوع»، ودعوة المؤسسات التعليمية إلى تعزيز القيم الإنسانية والوطنية في وجدان الأطفال وصغار الشباب من خلال

سـن التشـريعات اللازمـة لتجريـم كافة أساليب وممارسات الكراهية والعنصرية والتهميش والإقصاء باعتبارها جريمة في حق الإنسانية والوطن والفرد والجماعة.

مناهج دراسية تفاعلية تخاطب «الوجدان» و «المنطق» معاً، وتحفَّز الشعور الإنساني والوطني بكافة قيمه، وتعمل جنباً إلى جنب مع «الأسرة» لصياغة عقول الأجبال القادمة صباغة سليمة.

كما طالب المؤتمــر بتمكين المرأة من خلال تعزيز دورها الكامل والمساواة العادلة بينها وبين الرجل، باعتبار ذلك حقا مشروعا ينطلق من المفهوم الحقيقي لمعنى الأخوة الإنسانية بشراكاتها الفاعلة.

# الأمين العام التقى رئيسي الوزراء والبرلمان

# رئيسة كرواتيا تستقبل د. العيسى



# زغرب - «الرابطة»

استقبلت فخامة رئيسة جمهورية كرواتيا السيدة كوليندا كيتاروفيتش في القصر الرئاسي، معالي الشيخ الدكتور محمد بن عبدالكريم العيسى، وذلك بعد افتتاح مؤتمر رابطة العالم الإسلامي حول الأخوة الإنسانية لتعزيز الأمن والسلام، بحضور رئيس الوزراء ورئيس البرلمان في كرواتيا.

وفي سياق اللقاءات الرسمية، استقبل دولة رئيس وزراء كرواتيا معالي الشيخ د. محمد العيسى في مقر رئاسة الحكومة، حيث رحب بمعاليه، مشيداً بمبادرة الرابطة في تعزيز الصداقة والتعاون بين الأمم والشعوب.



وأكد دولته باسم حكومة جمهورية كرواتيا، أن عقد مؤتمر رابطة العالم الإسلامي بمشاركة لجنة المفوضية الأوروبية «للمرة الأولى»، بالتزامن مع رئاســة الدولة





الكرواتية للاتحاد الأوروبي؛ تعطيي فعالياته أهمية كبرى، وستدفع بمخرجاته إلى تحقيق تأثيرها الإيجابي على نطاق أوسع.

كما التقى معالي الشيخ العيسى، بمعالي رئيس

البرلمان في كرواتيا السيد غوردن ياندوركوفيتش، حيث أكد السيد غوردن دعمه الكامل لمؤتمر الرابطة، مؤكداً: «سيكون لنتائجه أثر يتجاوز الحدود الكرواتية إلى كافة أوروبا، بسبب حجم وتنوع وأهمية حضوره المشارك في صياغة إعلان زغرب».

# الرابطة تسعى لتعزيز مساهمة الجاليات المسلمة في إدارة المراكز الإسلامية



# مكة المكرمة: الرابطة

توضح الرابطة أن تصريحها المتعلق بإدارة المراكز الإسلامية ينصب على تنسيق الرابطة مع حكومة كل بلد حيال تمثيل الجالية الإسلامية فيها، بما يضمن إسهام (الاعتدال الديني) فيها وتسيير شؤونها المالية والوظيفية وفق أنظمة كل دولة، وتؤكد الرابطة أنه (لاصحة مطلقاً لما نشر بخلاف ذلك).

ويؤكد اهتمام الرابطة بشان هذه المراكز في بُعْدِ اعتدالها التثقيفي والحضاري مع مرافقها الدينية من مساجد وخلافها، وأن يكون ذلك بالتنسيق مع كل دولة لضمان تطبيق أنظمتها، افتتاحها قريباً بحضور وزير

الداخلية الفرنسي المعهد الفرنسي للحضارة الإسلامية بمرافقه الدينية.





يتكون من ٥ طوابق وقاعة مؤتمرات ضخمة

يعتبر الأول من نوعه في فرنسا

افتتحه وزير الداخلية الفرنسي و د. العيسي

فرصة لاكتشاف وجوهِ من حضارة عظيمة، وليكون منصة حوار عصري مهمة

> يقدم دورات في الحضارة الإسلامية

يسمح لغير المسلمين بمعرفة الإسلام عن قرب



# وزير الداخلية الفرنسي:

"نثمّن حرص معالي د. محمد العيسى على امتثال مسلمي فرنسا للأنظمة وعدم تجاوزها"







# بدعوة من أكبر أكاديمية من نوعها في أوروبا بتخصصات علمية وإنسانية

# د.العيسى يحاضر في الجامعة الكاثوليكية الإيطالية عن الصداقة والتعاون بين الأمم والشعوب



بدعوة مـن الجامعة الكاثوليكيـة الإيطالية ألقى معالي الأمين العام لرابطة العالم الإسلامي رئيس مجلس هيئة علماء المسلمين الشيخ الدكتور محمد بن عبدالكريم العيسى محاضرة عن الصداقة والأخوة بين الأمم والشعوب، مستعرضاً نماذج من ذلك تمثلت في العلاقة الإيجابية بين العالم الإسلامي والعالم المسيحي، والتى توطُّدت أخيراً من خلال العلاقة المتميزة بين رابطة العالم الإسلامي والفاتيكان.

وقال إن قيمة الأخوة والصداقة تعنى لنا جميعاً المحبة، والضمير الصادق، والثقـة المتبادلة، وبالتالي سهولة الحوار والتفاهم، والعمل سوياً على المشتركات التي نتفق من خلالها على قيمنا الإنسانية التي تمثل القانون الطبيعي لنا جميعاً، والذي رسخته الشرائع السماوية، موضحاً أن الصداقة هي أجمل ما يمكن أن نتحدث عنه، وعندما نقول الصداقة نعنى بها الصداقة الفعَّالة، وليست الصداقة المرحلية التي تتبادل المصالح أو المجاملة المادية والإعلامية؛ فهذه لا تعدو أن تكون ظاهرة شكلية لا قيمة لها.

# الوجدان والعقل والواقع مرتكزات رئيسة في الخطاب الديني

وأضاف أن الأفكار المتحضرة تتميز من خلال تفاعلها الإيجابي مع مفهوم الأسرة الإنسانية الواحدة، وتفاهم وتعاون أتباع الأديان والثقافات، والاحترام المتبادل بينهم، وبالتالي حوار وتفاهم وتحالف الحضارات لخدمة الإنسانية في سلامها ووئامها الذي نتحمل جميعاً مســـؤوليته فيما يخصنا، مؤكداً أنه من الطبيعي أن نختلف دينياً وسياسياً وفكرياً وثقافياً، لكن ليس من المقبول أننا بسبب هذا الاختلاف لا نتعارف ونتقارب ونتحاور ويُحب بعضنا بعضاً ونعمل ســوياً على مشتركاتنا، والتي أجزم أن عشرة بالمائة منها فقط كفيلة بإحلال السلام والوئام في عالمنا.

وكشف معاليه عن إطلاق مبادرة عالمية ستعمل

عليها الرابطـة بكل إمكانياتها، وهـي تحمل عنوان: (تعزيز الصداقة والتعاون بين الأمم والشعوب.. من أجل عالم أكثر تفاهماً وسلاماً.. ومجتمعاتٍ أكثرَ وئاماً وإندماجا).

وتابع معاليه أن مشكلة الأسرة الإنسانية ليست في شكلية الصداقة فهذه من السهولة أن تقال لكنها تظل جسداً منحوتاً بدون روح؛ بل المشكلة والمُعاناة الحقيقية تكمن في عدم القدرة على إيجاد القيمة العليا للصداقة، والتي يجب أن تكون ملهمة للآخرين من خلال تعبيرها الرائع والصادق، والمشكلة الأكثرُ ألماً هي رفضُ هذه الصداقة بسبب تحفظ سياسي أو ديني أو فكري أو عنصري، وهذا التحفظ يعنى وجود تطرف يهدد صداقة وسلام ووئام عالمنا.

وزاد معاليه أن الأخيار أثبتوا في عالمنا أنهم وحدهم القادرون على إيجاد المعنى الحقيقي للصداقة. وهؤلاء الأخيار هم من يستحقون أن يَكُونوا قُدوة للآخرين في



# ♦ ليس من المقبول أن يسبب الاختلاف الديني والثقافي صداماً وصراعاً

القيم الإنسانية، فهم الملهمون حقاً، وهم من يُراهن على إسـهامهم الكبير في صناعة السـلام والوئام بين الأمم والشعوب. والصداقة الحقيقية والإسهام الفاعل في خدمة الإنسانية هما معيار القيم بعيداً عن الادعاء والاستعراض المجرد، وقيمة الإنسان فيما يقدمه للآخرين، هذه القيمة هي التي جعلته يسـتحق وصف الإنسانية، وفي الإسلام يقول نبينا محمد صلى الله عليه وسـلم: «خير الناس أنفعهم للناس».

وأكد معاليه أن علينا جميعاً مســؤولية مشــتركة في حفظ القيم الإنسـانية للأجيـال القادمة التي تدعم سلامهم ووئامهم والاحترام المتبادل بينهم وتعزيز الوعي بحتمية الاختلاف والتنوع. وأيضاً تعليم الأجيال القادمة

الأسلوب المناسب في التواصل مع الآخرين وكيفية التعامل مع الأشرار، وخاصة حاملي خطاب الكراهية والعنصرية.

وقال د.العيسى إن على المنصات الدينية والتعليم والأسرة مسوولية كبيرة، ومن هنا تأتي أهمية قيام كل منها بواجبه الأخلاقي. كما من المهم أن يراعي خطاب المساركة الدينية الذي يهدف إلى الإسهام في تعزيز السلوك الإنساني كلاً من الروح والعقل والواقع، مضيفاً أن عزوف البعض وخاصة في صفوف بعض الشباب عن المشتركات الإيمانية التي نتحدث عنها سوياً يعود إلى ضعف كفاءة مخاطبة المنطق والعقل وضعف التأهيل في مناقشة الموضوعات المثارة.

وأشار معاليه إلى أنه: من واقع علاقتي بالأديان جميعاً أدرك أن هناك فراغاً في أسلوب مخاطبة الشباب، والذي يريد مخاطبة منطقه وأسلوب تفكيره وأن يَنْزل لستوى مشاعره والمحيط الذي يعيشه الشباب. مؤكدا أن كل سلوك سلبى يتعلق بأنحدار القيم والأخلاق، وخاصة



البعد عن الإيمان، نتحمل مسؤوليته بالتضامن كل فيما يخصه، وأن ضبط القيم الأخلاقية والمحافظة على معنى الإنسانية يبدأ من «الوجدان» و«العقل» معاً والتفكير في منطقة الواقع والقدرة على استيعابها وتحليلها وإيجاد الحلول لها، وقد نشخص الحالة تشخيصاً صحيحاً لكن قد لا نحسن وصف علاجها وقد نحسنه لكن لا يتم أخذه بالطريقة الصحيحة، لقد دخلت على عالمنا مظاهر لا يقبلها الإيمان بالخالق وبالتالي ترفضها كافة الأديان السحاوية، وهي تنحدر بالإنسان لتجرده من كل القيم التي ميزته كإنسان.

واعتبر معاليه أن انعزال الأديان في دُور عبادتها بعيداً عن القيام بواجبها الأخلاقي والإنساني ينافي الواجب عليها ويحولها إلى مؤسسات شكلية ويزعزع الثقة بها. ومن المهم أن تأخذ الأديان بزمام المبادرة للحوار المفضي للمحافظة على القيم الإنسانية والسلام والوئام بين الجميع، وأن تكون حكيمة ومترفقة مع مخالفيها.

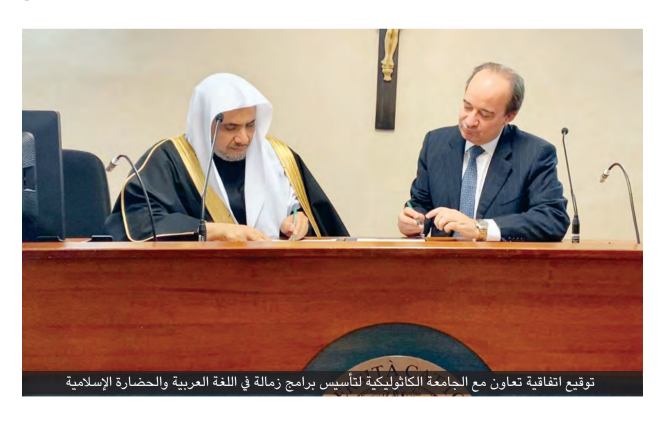
وتابع «إننا كلنا نعلم أن بوابة السلام والوئام بين كافة أشكال الاختلاف والتنوع الإنساني هي الاحترام المجرد، وهو الذي يمهد بشكل تلقائي للحوار والتفاهم، والذي لا بد أن يكون موضوعياً. لكن نسال أنفسنا هل كانت السجالات الدينية والثقافية طيلة التاريخ الإنساني خالية من الأخذ بخيار الحوار؟ الواقع أن خيار الحوار كان موجوداً في كثير من الأحوال، لكنه لم يكن فعالاً بالقدر اللازم لنجاحه».

# والسؤال ما سبب عدم فعاليته؟

ـ هل السـبب هو أن هناك صدامـاً محتوماً بين الحضارات كما يؤمن البعـض? وبالتالي لا جدوى من الحوار مهما فعلنا لإنجاحه.

\_ أو أن صيغة الحوار خاطئة، ولا سيما ما يتعلق بالثقة المتبادلة أو حسن إدارة الحوار؟

\_ أو أن هناك مشاحة وعدم تسامح في المنطقة التي



يُفَضَّل فيها التسامح.

\_أو أن الح\_وار غير مس\_بوق بأرضية ممهدة له، وبعبارة أخرى لا توجد له «منصة إطلاق».

\_ أو أن الحوار مسبوق بمحاولة فرض القناعة وذلك لإصرار كل محاور على أنه يمتلك الحقيقة المطلقة وبالتالي لا مجال للتفاهم على خلافها، فضلاً عن أن تكون هناك قناعة بما لدى الآخر بشكل كلي أو جزئى.

اً وأن الحوار لم يضع المشتركات كأساس ينطلق منها، ومن ثُم شَرَعَ مباشرةً في نقاط الخلاف، على أساس أن المشتركات تُعتبر العنصر الرئيس في إيجاد القدر اللازم من التفاهم، ومن ثم رسم الأهداف المشتركة، وصولاً إلى ردم الفجوة السلبية بين أطراف الحوار.

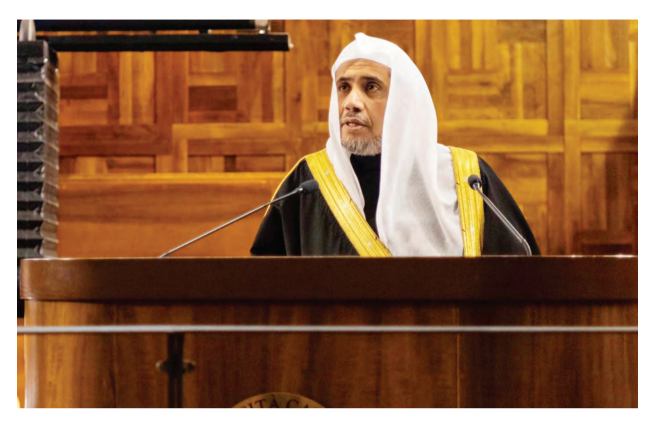
\_ كما أن من أســباب عدم فعاليــة الحوار هو أن بعض المتحاورين لا يُدرك سلبيات فشل الحوار بسبب الشــد المتبادل، ومن ثم العودة لمربع الخلاف السلبي أو الصدام.

وأضاف معاليه أنه عندما خلق الله تعالى البشر جعل بعضهم محتاجاً لبعض مهما اختلفوا، وجعل الصدام بينهم شراً عليهم جميعاً، مهما توهم البعض أنه انتصر، فالنصر إذا حصل فهو مؤقت وموهو وليس نصراً عقيقياً، ووقائع التاريخ تشهد بذلك، وفي الوقت الذي لا يمكن السماح فيه بفرض القناعات لا يمكن السماح في المقابل بالإساءة للوجدان العام والسكينة العامة وازدراء قناعاته بأي تصرف له أثر ضار. وباختصار لا بد أن أشير في هذا الموضوع لأمر مهم وهو أن المنتصر الحقيقي في هذا الموضوع بين أتباع الأديان والثقافات هي القيم؛ لكن ما هي القيم التي نعني؟ وبالتالي ما هي القيص التي نريد؟ إنها باختصار المشتركات الإنسانية.. ولا بدلنا حتى نُطبَق هذه القيم من أرضية تؤسِّسُ لها، ترتكز على عدة أمور من أهمها:

أولًا: كفاءة التعليم، والذي يشمل المنهج والمعلم، ولا بد أن يُركز التعليم على المعارف السلوكية والأخلاقية بالإضافة إلى العلوم على حد سواء، والمعارف التي نريد هنا تشمل صياغة السلوك الحضاري للأطفال وصغار الشباب من خلال استعراض المعارف الإنسانية ذات الطابع الأخلاقي المشـــترك، وتحريك فكرهم لإقناعهم بها عبر إيضاح النماذج الإيجابية للأخذ بها، والنماذج الســـلبية الناتجة عن رفضها. وكذلك إقناعهم بأهمية القيمة الأخلاقية في حياتهم الشــخصية، وفي ســـلام ووئام مجتمعاتهم بشكل أعم، وما يجب على كل منهم كإنسان نحو الإســهام في تعزيز قيم وسلوك الأُخوة الإنسانية.

وأيضا إقناعهم من خال المعرفة أن الإنسان يستحق وصف الإنسان بتلك القيم، وأن الخاسر الأول والأخير في المخاطرة بالقيم هو الشخص ذاته قبل غيره. وكذلك إقناعهم بالمسلمات الكونية في وجود الاختلاف والتنوع والتعدد، وأنه لا يعني الصراع والصدام أبداً، وأن هذا الفهم لا يلجأ له الأسوياء أبداً. يتلو ذلك تدريب الأطفال وصغار الشباب عملياً من خلال برامج متنوعة تغرس فيهم تلك القيم وتنمي لديهم مهارات التواصل مع الآخرين، وتعزز أسلوب التفكير والاستنتاج الصحيح. كما يجب عزل وعلاج أيّ ظاهرة سلبية داخل البيئة التعليمية، والأهم من المنهج هو المعلم فأهمية المنهج للأطفال وصغار الشباب لا تتجاوز العشرة بالمائة فيما المعلم يأخذ الحصة الباقية من الأهمية.

الثاني: من مرتكزات تطبيق القيم المشتركة، كفاءة قيادة الأسرة، فلا بد من أسرة واعية، تسهم بشكل رئيس في صياغة عقول أطفالها بالمعارف السلوكية الإيجابية؛ وكلنا ندرك أن أصل الإنسان هو الفطرة السليمة النقية، فالإنسان لم يُخلق شريراً، ولا عنصرياً، ولا كارهاً، وهو مدني بطبعه، ولكن ما الذي يحصل لهذا الإنسان؟ يحصل له أنه يتأثر بالسلوك السلبي المكتسب أياً كانت الأسباب الباعثة عليه، فمثلاً يجد في



الخطأ أو الإساءة أو الاعتداء مصلحة ذاتية مغرية، أو يجره التصور الخاطئ إلى ممارسات سلبية، فهناك من يعتقد أنه الصواب المطلق، ثم لا يكتفى بذلك بل يتجاوز إلى الإساءة للآخرين واستحقارهم وربما تطور إلى إيذائهم، وهناك من لا ينظر للمشتركات، بل لا ينظر إلا لنقاط الاختلاف، ويستنتج منها أن الصدام الحضاري حتمى، وللحقيقة لا بد أن أشير إلى أن بعض الخطاب الديني حول العالم إما أنه يمارس الحدة في طرحه، أو الاستكبار ومحاولة فرض الهيمنة على غيره، أو أنه يميل إلى الانطواء والعزلة، أو يعيش خارج واقعه أو يقحم الدين في قضايا لا يجوز إقحامه فيها، وهذا مع الأسف ملموس على مستوى أتباع الأديان عموماً لكنه يحصل من بعض أولئك الأتباع ولا نشك أن أصل الدين لا علاقة له بتلك الأخطاء مطلقاً.

ولفت معاليه إلى أنه من المهم الإشارة إلى العلاقة القوية بين العالم الإسلامي والعالم المسيحي، والصداقة

التي تترسـخ كل يوم بين هذين العالمين؛ لقد كان للبابا فرانسيس مواقف عادلة مع الإسلام والمسلمين صرَّح بها أكثر من مرة، والمسلمون يقدرون بشكل كبير هذه التصريحات ويُقدرون كذلك صداقته مع العالم اجتمع فيه عمــوم المفتين والعلماء المسـلمين حضره أكثر من ألف ومائتي مفت وعالم من جميع الطوائف الإسلامية وعددها سبعة وعشرون مذهبا وطائفة، جاؤوا جميعاً تحت مظلة رابطة العالم الإسلامي وعلى بعد خطوات من الكعبة المشرفة، وأعرب عدد منهم في كلماتهم عن تقديرهم لتصريحات البابا حول الإسلام والمسلمين، وبخاصة في أعقاب الأعمال الإرهابية التي قام بها مجرمون محسوبون زوراً وكذباً على الإسلام، كما أننا في المقابل لا يمكن أن نحسب الأعمال الإرهابية التي قام بها مجرمون منسوبون إلى أديان أخرى على تلك الأديان التي يدعون اتباعهم لها.

# عزوف البعض عن المشتركات الإيمانية يعود إلى ضعف كفاءة مخاطبة العقل والمنطق

وفي ختام محاضرته ذكر معاليه نماذج يقدرها بشكل كبير تعكس القيم الرفيعة للعلاقة بين العالم الإسلامي والعالم المسيحي، والمتمثلة في «لقائي باسم الشعوب الإسلامية التي تمثلهم رابطة العالم الإسلامي من مقرهم المقدس وقبلتهم الجامعة مكة المكرمة بالمملكة العربية السعودية مع البابا فرانسيس، حيث دار معه حوار التقدير المتبادل والمزيد من التطلع نحو تعميق الصداقة والتعاون».

كما استذكر معاليه صداقته مع الراحل الكاردينال جان لوي توران، والذي قام بزيارة تاريخية للمملكة العربية السعودية مع وفد المجلس البابوي للحوار بين الأديان في إبريل ٢٠١٨، وخلال هذه الزيارة «التقوا بسيدي خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، حفظه الله، وتم توقيع مذكرة تعاون بين رابطة العالم الإسلامي والمجلس البابوي للحوار في مدينة الرياض، وعندما يكون هذا التوقيع في المملكة العربية السعودية ومع رابطة العالم الإسلامي التي تمثل الشعوب الإسلامية من قبلتهم الجامعة مكة المكرمة فهذا يعني الكثير لدى المسلمين، بل وغير المسلمين؛ فمحور العالم الإسلامي ومحور تطلع المسلمين هو إلى القبلة الجامعة لهم في مكة المكرمة بالمملكة العربية السعودية».

# ❖ قاعدة المشتركات المتفق عليها تردم فجوة الخلاف السلبي وتمهد لحوار موضوعي

وسجل معاليه تقديره لصداقة الكاردينال ميخائيل أيوسو الرئيس الحالي للمجلس البابوي للحوار بين الأديان، والذي «سعدنا أيضاً بزيارته إلى المملكة العربية السعودية ولقائه بسيدي خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبد العزيز آل سعود حفظه الله، في إطار زيارة الكاردينال توران؛ لقد كانت تلك الصداقات العميقة مثالاً لما يجب أن يتواصل به محبو السلام ومحبو الخير».

من جهة أخرى وقع معالي الشيخ العيسى مع معالي مدير الجامعة الكاثوليكية السيد فرانكو أنيلي اتفاقية للتعاون والشراكة بين الجامعة ورابطة العالم الإسلامي، بهدف تطوير وتحسين برامج اللغة العربية ونشاطات البحوث الثقافية العربية والإسلامية.

وتأتي أهمية الاتفاقية في ظل ما أنجزته الجامعة الكاثوليكية خلال السنوات الأخيرة من دراسات وبحوث وبرامـج ومبادرات تدريبية مرتبطـة باللغة والثقافة العربية، وانطلاقاً من حرص الرابطة على دعم وتعزيز وتحسين كل الجهود التي تبذلها المؤسسات الأكاديمية العالميـة في حقول اللغة والثقافة العربية والإسـلامية، وبذل كل ما تمتلكه من خبرات وإمكانات كبيرة في سبيل تسهيل وتطوير العمل في هذا المجال.

ويسعى الجانبان عــبر هذه الشراكــة إلى تعزيز البحوث في هــذه الميادين، من خلال مبـادرات تدعم حلقات ومسـارات عن اللغة والثقافة العربية، وتنفيذ مشاريع بحثية نظرية وتطبيقية تقدم إلى مركز بحوث اللغة العربية بالجامعة، مع تركيز خاص على المشروعات المعنية بتدريس اللغة العربية لغير الناطقين بها.

كما أقرت اتفاقية رابطة العالم الإسلامي والجامعة الكاثوليكية تأسيس زمالات لمنح شهادة الدكتوراه في الحقول ذات العلاقة باللغة والثقافة العربية.



# مَعَالِي الشّيخ الدّكتُورُ

- 💵 خطاب الشريعة متجدد ودورنا يقتصر على تعزيز الوعى به. 💵
- **المتشعرنا أهمية المسؤولية الملقاة** الملقاة علِـى عاتــق رابطــة العالــم الإســلامي، فأطلّقنا بمعينة علماء وثيقت مكتّة المكرمـة برامـَجَ تدريبيـةً لتعزيز الوعي بتجَدُّدِ الخطاب الديني. 🔐
- الخطاب الديني يتجـاوزُ مُكَرَّرَ أطروحات الملتقيات والمؤتمرات إلى سـؤال: ماذا عملنا؟.







# رابطة العالم الإسلامي تطلق جائزتي «مجمع الفقه الإسلامي» و «وثيقة مكة المكرمة» بقيمة مليون ريال

# مكة المكرمة:

تنفيذاً لخطة تفعيل وثيقة مكة المكرمة التي وصفها عدد من كبار العلماء والمفكرين بأنها تُمثل خارطة طريق مهمة للخطاب الديني المعاصر، أطلقت رابطة العالم الإسلامي حزمة من البرامج التدريبية لتعزيز الوعي بتجَدُّد الخطاب الديني باعتبار خطابه

متصفاً في أصله بالأصالة والجِدَّة وإنما يكمن القصور في الوعي بهذه الخاصية في الخطاب الديني، وهذا هو دور العلماء والمفكرين.

وأوضح معالي الأمين العام لرابطة العالم الإسلامي رئيس هيئة علماء المسلمين الشيخ الدكتور محمد بن عبدالكريم العيسى أن هذه البرامج التدريبية تشمل



عدداً من الموضوعات التي تضمنتها بنود الوثيقة.

وأكد د.العيسى أن وثيقة مكة المكرمة (المنبثقة عن مؤتمرها الدولي الذي نظمته رابطة العالم الإسلمي برعاية خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود \_ يحفظه الله \_ في رمضان الفائت، وحضره أكثر من ١٢٠٠ مفت وعالم من ٢٧ مذهبا وطائفة يمثلون كافة المذاهب والطوائف الإسلمية في ملتقى إسلامي غير مسبوق، حيث كانت تلكم الوثيقة في أصلها فكرة موفقة من لدن صاحب السمو الملكي ولي العهد نائب رئيس مجلس الوزراء وزير الدفاع الأمير محمد بن سلمان بن عبد العزيز آل سعود « يحفظه الله» والذي تابع ودعم هذا المشروع الإسلامي التاريخي حتى صدوره) وسيكون لها \_ بعون الله تعالى \_ تفعيل

# د. العیسی: خطاب الشریعة متجدد ودورُنا یقتصر علی تعزیز الوعي به

على نطاق واسع، ومن ذلك تلك البرامج.

وأشار الشيخ العيسى إلى أن الأمانة العامة للرابطة تتطلع إلى إسهام علماء ومفكري الأمة الإسلامية في تعزيز الوعي بوثيقة مكة المكرمة مع تجلية مضامينها من خلال الطرح المستنير، والذي حفزت له جائزة وثيقة مكة المكرمة التي تم إطلاقها مع جائزة مجمع الفقه الإسلامي في أعقاب عقد المجلس الأعلى للرابطة اجتماعه الاستثنائي في رحاب المسجد الحرام

في ١٤٤١/٥/١٢هـ بحضور كبار الشخصيات الإسلامية أعضاء المجلس الأعلى للرابطة مع كبار الشخصيات الإسلامية المدعوة لحفل تدشين الجائزتين.

وأضاف معالي الأمين العام لرابطة العالم الإسلامي أن الرابطة ومن منطلق مضامين وثيقة مكة المكرمة أخذت على نفسها تعزيز الوعي بتجَدُّد الخطاب الديني من خلال الحرص على توافر المَلكة العلمية والفكرية

«الفطرية» و «المكتسبة»، مع تعاهد هذه الملكة وصقلها، ووجود المَلكة المشار إليها لا يكفي بل لا بد أن يكون لها أثر ملموس يترجم سعة الأفق الشرعي في التعامل مع النصوص، ولا سيما فهم مقاصدها وقواعدها وبخاصة قواعد فقه الموازنات والتيسير ورفع الحرج، وحكمة تأليف القلوب ومخاطبة كل بحسب فهمه واستيعابه بالأسلوب الذي يأخذ بمجامع القلوب.



# والهوية

# د. جلال مصطفاوي رئيس تحرير مجلة الطارق ـ الجزائر

يُراد باللغة من حيث الاصطلاح \_من منظور (ابن جنى)\_مجمـوع الأصوات المفيدة، «التي يعبّر بها كل قوم عن أغراضهم». ويفهم من إســناد التعبير للقوم لا للفرد، أنّ اللغة ظاهرة اجتماعية تختلف باختلاف الشعوب والعصور، ولكنها تتفق جميعًا في كونها أداة تواصل بين أفراد المجتمع الواحد.

وإذا كان هذا التعريف قد سكت عن الإشارات، والأصوات الطبيعية، والظواهر الجسدية، التي تقترن عادة بالانفعالات العاطفية، فيإنّ عبارة (التعبير عن الأغراض) تشير ضمنًا إلى أنّ هذه الإشارات والرموز تدخل ضمن صميم اللغة جنبًا إلى جنب مع الكلمات، متى كانت مقصودة.

واللغة ليست حبيسـة المجال الضيق المتمثل في

وظيفة التواصل بين أفراد المجتمع الواحد، أو بين الشعوب والأمم المختلفة، بل تؤدى، فضلا عن ذلك، دورًا في غاية الأهمية، بالنسبة إلى تكوين شخصية الفرد وتشكيل ذاته المتميزة عن الآخر، وهي ديوان المنجزات الحضارية والعلمية للأمة، وهي في نظر جاك بيرك (ت ١٩٩٥م) تشكل القانون الأول الذي يفرض نفسه بقوة على كل فرد داخل المجتمع، فرضًا يستغرق مرحلة التنشئة الاجتماعية برمتها، ويمكّن أفراد المجتمع من الانتقال النوعي من الفطرة إلى الثقافة، ويتيح لهم تبادل الخضوع للقانون من خلال اللغة والثقافة لتحقيق الهوية ضمن علاقة الحزء بالكل.

# جدلية العلاقة بين اللغة والهوية

تعدّ اللغة عاملاً له شانه في بناء الهوية لأي مجتمع إنساني، حيث تميز الإنسان عن غيره من سائر المخلوقات بوصفه حيوانًا ناطقًا، وتتيح له فرصة

التعبير عن أفكاره، ومشاعره، وأحاسيسه، وحاجاته، فهي بهذا وعاء لتفكيره ومنجزاته الحضارية عبر تاريخه، فضللاً عن كونها من أهم الخصوصيات التي تميّزه عن غيره.

ويؤكد المهتمون بالعلوم الإنسانية أنّ ثمّة ارتباطًا وثيقًا بين اللغة والهوية، بما تشتمل عليه من ثقافة، وقيم حضارية، وأنماط تفكير، حتى إنّه لمن الصعوبة بمكان تصور الانفصال بينهما.

فاللغة، من هذا المنظور، هـي بمنزلة وحدة الأمة ورمز هويتها، وهي، إلى جانب ذلك، المؤشر على هوية الفرد، والكاشف عن ذاته. وقد عبَّر الفيلسوف الألماني مارتن هيدجر (ت ١٨٨٩م) عن مدى الترابط القائم بين اللغة والهوية بقوله: «إنّ لغتي هي مسكني، هي موطني ومستقرّي، هي حدود عالمي الحميم ومعالمه وتضاريسـه، ومن خلال نوافذها، ومن خلال عيونها، أنظر إلى بقية أجزاء الكون الواسع» (أحمد درويش، إنقاذ اللغة إنقاذ الهوية، ص١٨٨).

فالهوية اللغوية جزءٌ لا يتجزأ من الهوية الوطنية، وإن كانــت الثانية تبدو أكثر تجريدًا من الأولى: فكلمة (جزائــريّ) على ســبيل المثال، لا توجــد بمعزل عن (الجزائريــين) الذين يمتلكونها إلاّ بوصفها تصورًا مجرّدًا. (ينظر: جون يوسف، اللغة والهوية، عبد النور خراقى- ص ٩).

ومن ثمّ، فإنّ الهوية الجماعية التي ننتمي إليها كأفراد، تغذي وعينا الفردي بهويتنا اللغوية. يقول الشاعر الصقلي (إجنازيا بوتينا)، في قصيدته الرائعة (لغة وحوار):

ضَعْ شَعْبًا فِي السَّلاَسِل جَرِّدُهُمْ مَا ذَالُوا أَحْرَارا سُدَّ أَفْوَاهَهُمْ . لَكِنَّهُمْ مَا زَالُوا أَحْرَارا

خُذْمنْهُمْ أَعْمَالَهُمْ.. وَجَوَازَاتِ سَفَرهِمْ وَالْوَائِدِ سَفَرهِمْ وَالْوَائِدِ الَّتِي يَأْكُلُونَ عَلَيْهَا وَالْأَسِرَّةَ الَّتِي يَنْامُونَ عَلَيْهَا لَكَنَّهُ مَا زَالُوا أَحْيَاء لَكَنَّهُ مَا زَالُوا أَحْيَاء إِنَّ الشَّعبَ يَفْتَقِرُ وَيُسْتِعْبُدُ وَيُسْتِعْبُدُ عَنْدَمَا يُسْلَبُ اللِّسَانَ عَنْدَمَا يُسْلَبُ اللِّسَانَ وَعَنْدَهَا لِلْأَجْدَاد وَعِنْدَهَا يَضِيعُ لِلأَجْدَاد وَعِنْدَهَا يَضِيعُ لِلأَبُد وَعِنْدَهَا يَضِيعُ لِلأَبُد وَعِنْدَهَا يَضِيعُ لِلأَبُد وَعِنْدَهَا يَضِيعُ لِلأَبُد لِلأَبُد وَعِنْدَهَا يَضِيعُ لِلأَبُد وَعِنْدَهَا يَضِيعُ لِلأَبُد

يربط الشاعر بين اللغة وبين الحرية والهوية، ويخلص إلى فكرة مفادها أنّ اللغة عامل محوري في تشكيل الهوية، وأنّ حرية الشعوب والأفراد مرهونة بتمسكهم بلغتهم والحفاظ عليها، وإلاّ وقعوا حتمًا في فخّ الاستعباد والاغتراب.

ولندرع الآن الحديث عن اللغة والهوية في الإطار العام المجرد، ونلتفت قليلاً إلى القضية التي تهمنا نحن العرب المسلمين، أعني قضية لغتنا العربية، وهويتنا العربية الإسلامية.

# اللغة العربية بين الأمس واليوم

ولتكن البداية بالإشارة إلى أنّ اللغة العربية في عصورها الذهبية قد أدّت دورها كأحسن ما يكون الأداء، في جميع مناحي الحياة: بدءًا من الحياة الفكرية، ومرورًا بالحياة الاجتماعية والسياسية، وانتهاءً بحياة العلم والإبداع:

وَنَحْنُ الأُلَى كَانَ الحَرِيرُ بُرُودَهُمْ عَلَى حِين كَانَ النَّاسُ مَلْبَسُهُمْ جلْدَا

ولا أقول هـــذا من قبيل التغني بأمجاد الماضي، والوقوف على الأطلال- كما يحلو لخصوم اللغة العربية، ومنكري فضل الحضارة الإســلامية على الإنسـانية جمعاء، أن ينعتوا به كلّ عربيّ أبدى اعتزازه بماضيه، لتثبيط عزيمته، وزرع بذور الشك في هويته وانتمائه -

بل أقــول هذا من قبيل الحقيقة التي لا يماري فيها إلا جاحد أو مكاير.

وحسب العربية أنّها اللغة التي بها أثبت العرب أنّهم «لـم يكتفوا باقتباس تراث فارس القديم، وتراث اليونان المدرسي وهضمه، بل حوّلوا التراثين لحاجاتهم الخاصة، وطرق تفكيرهم، وأضافوا إليهما ما استطاعوا أن يستنبطوه. نكتفى بهذه الإشارة، فلا حاجة بنا إلى الوقوف كثيرًا عند هذه المسائلة، لأنها أضحت مسلّمة ظاهرة للعيان، ولم تعد موضع جدل.

لكن مع الأسف، ما إن حل منتصف القرن الثالث عشر الميلادي، حتى وقعت البلاد الإسلامية فريسة للأطماع الخارجية، فتداعت عليها الدول، فذهبت ريحها، وساءت أحوالها، وتبعا لذلك، دبَّ الضعف في اللغة العربية، وفقدت مكانتها فلم تعد لغة رسمية وحلَّت محلِّها الإنجليزية وغيرها.

ولحسن الحظ، قيّض الله للأمة العربية رجالاً من أبنائها، أقالوها من عثرتها.

فَإِنَّ نُفُوسَ العُرْبِ كَالشُّهْبِ، تَنْطَوي وَتَخْفى، وَلَكِنْ لَيْسَ تَتْلَى، وَلِاَ تَصْدَا

فبعد جهاد مرير، وانتشار موجات التحرر التي توجت منذ أواخر القرن التاسع عشر الميلادي بنهضة عربية عامة، صحبتها نهضة لغوية استعادت فيها اللغة العربية جزءًا مهمًّا من مكانتها، فنشطت حركة التأليف في مختلف العلوم والمعارف، واستتحدثت المطابع، وصدرت الجرائد والمجلات، ثم أعقب ذلك كله تأسيس المجامع اللغوية، التي تعنى باللغة العربية في مختلف حقول المعرفة، إلا أنه سرعان ما حصلت قطيعة في وقتنا الحاضر بين المجتمعات العربية وبين هذه النهضة، مما أدّى إلى تراجع ملحوظ للغة العربية، وتعالت صيحات الغيورين على اللغة العربية من



قبيل: (العرب والانتحار اللغوي)، و(مخاطر تواجه اللغة العربية في الوقت المعاصر)، و«إنّ اللغة العربية تعانى في الدول العربية... وغالبية جامعاتها تدرس بالإنجليزية، أو الفرنسية، وتهمل التدريس باللغة العربية»، و«احتقار لغة القرآن وإذلالها، من بعض أهلها في عقر دارها، نتيجة عقدة [الخواجة] المستفحلة في بعض النفوس المريضة» (أحمد بن نعمان- فرنسا والأطروحة البربرية في الجزائر- ص٣٦٥). فأصحاب هذه الصيحات يجمعون على أنّ هناك أزمة، تتمثل في كون اللغة العربية منهكة في مسارات عديدة، وهي في خطر حقيقيى ومتزايد، وليس متوهّما ولا مبالغًا فيه. وسواءً أكانت قوى خارجية سبب هذه الأزمة، أم أبناء العربية أنفسهم، فإنّ اللغة العربية تواجه تحديات في وقتنا المعاصر من أجل ضمان استمرار بقائها على قيد الحياة.

# وجهًا لوجه أمام التحديات

ولعـل أوّل هذه التحديات، هـو العمل الواعي على تجديد اللغة العربية، وتطويرها بما يناسب روح العصر، لتسترجع مكانتها في المجتمعات العربية والإسلامية، وتصبح لغة العلم والإبداع، وتستجيب لمتطلبات النمو الذي تعرفه المجتمعات العربية.

فاللغة كائن حيّ، يجدّد خلاياه باستمرار، تبعًا لتقادم الزمن، وتطور العقليات والذهنيات لدى الأمم والشـعوب، وإلاّ فمن المضحك أنْ يُقبل إنجليزيّ، في قلب لندن، فيحدث الناس بلغة شكسـبير، أو يطلع علينا عربي، في قلب إحدى العواصم العربية، فيشرع في مخاطبتنا بلغة القدماء، من قبيل: (أبيتَ اللعن - لا أبا لك)، وما شابه ذلك من الأساليب والعبارات، التي كان لها معنى مفعـم بالحياة في زمانها، ولكنها الآن لم تعد صالحة إلاّ للاسـتعانة بها على فهم النصوص القديمة.

وبالمقابل، فإنّه من المضحك المبكي، أن تناقش قضية تجديد اللغة العربية، من خلل الدعوات والهتافات غير المحددة الدلالة، التي تعمد إلى تعجيم اللغة العربية بإقحام مئات الكلمات الأجنبية فيها، دون مراعاة لضوابط التعريب وقواعده، على غرار لغة [الكوادر - الدبلجة - النرفزة - الرسكلة - الربورتاج ...] إلخ .، أو لغة : [لتحيا اللغة العربية، ويسقط سيبويه] إلخ .، أو لغة : [لتحيا اللغة العربية، ويسقط سيبويه] في العنوان لا يعنوان كتاب للدكتور شريف الشوباشي، نشرته الهيئة المصرية العامة للكتاب، ٢٠٠٤م. والخطأ في العنوان لا يحتاج إلى تعليق). وإنما ينبغي النهوض بتجديد اللغة وتطويرها في إطار منهجي عام، يراعي بتجديد اللغة وتطويرها في إطار منهجي عام، يراعي القائم، ويحدد الخطوات التي ينبغي اتخاذها لإيجاد الحلول المناسبة، في حدود شروط العربية المعيارية، وضوابطها العامة.

# ضرورة الإصلاح الجاد والواعي للتمكين للغة العربية

فإذا ما تـم لنا تجديد اللغة على الوجه المطلوب، انتقلنا إلى تشخيص المرض الذي تعانيه اللغة العربية في وقتها الحاضر. ولا شك أنه إذا نحن التزمنا بالموضوعية في هذا التشخيص، انتهينا إلى نتائج تبعث على القلق.

ولعل أخطر هـذه النتائج التراجع المحوظ لتداول اللغـة العربية واسـتعمالها في القطاعـات المهمة، كالتجارة، والمؤسسات الصناعية، والتمثيل الدبلوماسي والعلاقات الدولية، لظروف وأسباب داخلية وخارجية. وجملة القول إنّ اللغة العربية «تتعرض في عقر دارها لهجـوم عنيف، وإقصاء مخيف، من المشـهد الثقافي والاجتماعي، فضلاً عن المشهد العلمي»، مما يستدعي التعجيل برسـم خطة إصلاح جدّي وواع، يستهدف النهـوض باللغة العربيـة، والتمكين لهـا في حياة المجتمعات العربية بمختلف مستوياتها.

على أن يتحرك هــذا الإصلاح في اتجاهين، في الوقت نفسه: أحدهما التصدي للتيارات التغريبية الخارجية، وحملات الغزو الفكري، التي ما فتئت تعمل بشــتى الوســائل الماكرة على تهميش اللغــة العربية، تمهيدًا للقضاء عليها بصفة نهائيــة، وإحلال اللغة الأجنبية محلها. والآخر: التصدي للردة اللغوية في أوساط بعض الشرائح في المجتمع العربي نفسه.

## خاتمة

وصفوة القول إنّ لديّ قناعة راسخة - ولعلّ هناك من يشاطرني هذه القناعة - أنّ الإصلاح اللغوي لا يحقق النتائج المرجوة، في الحفاظ على اللغة العربية، وضمان استمرارها بصورة تمكّنها من تعزيز هوية الأمة، ما لم تسند مهمة القيام بها إلى رجال الأمة المخلصين الأكفياء، والمؤمنين بإرادة التغيير، والمدركين لخطورة الانبهار باللغات الأخرى، والوقوع تحت تأثيره. وما لم يتخلص صناع القرار، ورجال السلطة النافذون من ازدواجية الخطاب في التعاميل مع اللغة العربية والتعريب: فهم يبدون حرصهم على حمايتها تشريعيًا، فينصُّون في دساتيرهم على رسيميتها، وضرورة احترامها، لكنهم يهمشونها باستمرار على أرضية الواقع، ويحصرونها في حدود ضيقة.



# الزبس مهداد \_ المملكة المغربية

منذ بناء النبي صلى الله عليه وسلم مسجده بالمدينة المنورة، صارت للمساجد مكانة مركزية في الحياة الفكرية والمجتمعية للمسلمين. ومن ثمّ أضحى المسجد مؤسسة دينية وعلمية بالدرجة الأولى، تقام فيه الشعائر الدينية كالصلوات الخمس وتلاوة القرآن وإلقاء الدروس في الفقه والتفسير والحديث. ولم يقتصر دور المسجد على العامل الديني فقط، بل تعداه إلى أن يكون مؤسسة اجتماعية واقتصادية وثقافية وقضائية وتعليمية ومعمارية، كما كان المسجد مكانا للتصدي للأعداء والاحتجاج ضد المستعمر.

# مكانته في النسيج الحضري

ومن اليسير لزائر المدن العتيقة أن يلاحظ أن المساجد الجامعة تتموقع في مركز المدينة، كأنها قلبها النابض، وهو الأمر الذي وثقه المؤرخون، ففى تأريخهم للحواضر الإسلامية الشهيرة، مثل الكوفة أو القيروان أو غيرهما، ذكروا أن المساجد الجامعة هي أول ما رسم في

تخطيطها. فعند وضع خطط الكوفة، ذكر الطبري في تاريخه (نشرة بيت الأفكار الدولية/ ٦٤٩) كان أول ما عزم عليه المسلمون تحديد موقع المسجد الجامع، وتم اختطاطه بطريقة ذكية، إذ قام رجل رام شديد النزع في وسطه، فرمى عن يمينه، فأمر من شاء أن يبنى وراء موقع ذلك السهم، ورمى بين يديه ومن خلفه، وأمر مَنْ شاء أن يبنى وراء موقع السهمين، فترك المسجد في مربّعة علوه في كل جوانبه، وبنى ظلّة في مقدمته، ليست لها مُجنبات ولا مواخير، والمربعة لاجتماع الناس لئلا يزدحموا.

والقصور وهي مدن صحراوية منتشرة في بلاد المغرب الكبير، تعد من أقدم المراكز الحضرية العتيقة ما زالت محافظة على شكلها القديم، وهي ألطف مثال على مركزية المسجد في النسيج العمراني الإسلامي، ففي أعالي كلِّ قصر يأخذ المسجد موقع القلب، وحوله تلتفّ المنازل وسائر البناءات والمرافق، تربط بينها الأزقة والمرات.

في قصر تجنينت يقع المسجد في أعلى الربوة، معلنا مكانته المحورية في الحياة الميزابية، ودوره القيادي، ووظيفته الحمائية.

من يزور غرداية وأخواتها الست سيلفت انتباهه ذلك التكوين الهرمي الذي يشكله انتصاب المئذنة التي تقف فوق قمة الربوة، فيما يتربع المســجد كالحارس الأمين وحوله المنازل تنداح دوائر متماسكة تحت سمع وبصر المئذنة.

صمم المسجد ليكون حصنا وآخر معقل للمقاومة في حالة الحصار، ويضم ترسانة ومخزنا للحبوب، فهو يشكل النواة المركزية والروحية للقصر، ووظائفه متعددة، فهو مكان لأداء العبادات، ومؤسسة علمية، وفضاء لعقد الاجتماعات، ومخزن المؤن، ومركز دفاعي، وملجأ المظلومين لطلب الإنصاف، لذلك يقام في المدن الميزابية في مكان محصن يصعب الوصول إليه.

تتميز المساجد الميزابية بمآذنها، وتشكل إلى جانب الأبراج نظاما دفاعيا محكما، ويتخذها الميزابيون رمزا لهم، جاء في ورقة زناتي حول عناصر الهوية العمرانية في وادي ميزاب التي قدمت في الملتقى التراث العمراني الثالث، بالمدينة المنورة، يوم ١١ ديسمبر ٢٠١٣، وصف لها، فالمآذن هرمية الشكل ذات قاعدة مربعة، فمئذنة تغردايت علوها ٢٢ مترا، وعرض قاعدتها ٦ أمتار، وعرض أعلاها متران، وسمك جدرانها يتناقص من متر واحد إلى ٣٠ سم.

بجانب المسجد تقع الميضأة ومحاضر تعليم الصبيان، وفوقه المخازن والسطح ومقر اجتماعات العزابة الذي يسمى تامنايت.

#### الدور الاجتماعي الأمني

اختار المسلمون أن يكون المسجد في قلب المدينة، لأنه يمثل موئلهم الروحى وعقلهم الفعال، خاصة أن مهامه

لا تقتصر على إقامة الصلاة وأداء العبادات، بل تمتد إلى المهام الاجتماعية، لهذا كان انضواؤهم تحت لوائه فيه ما يرمز إلى الاعتراف بمرجعيته التامة ودوره الواسع الذي ليس له مثيل في أي مكان آخر. فالمسجد هو في الحقيقة خط الدفاع العسكري والاجتماعي.

في ميزاب بالجزائر، يعتبر المسجد في العادة هو المركز الذي تباشر من خلالــه (العزابة) مهامها التي تمتد إلى مختلف شؤون الحياة وحقولها، وهيئة العزابة ورئيسها الإمام، هيئة يختارها الســكان للنيابة عنهم وتمثيلهم، وتوكل لها مهــام وصلاحيات كثيرة، منها تدبير الحرب ووسائل الدفاع وعقد المعاهدات والأحلاف. وفي المسجد تعقد جلســات الإشراف على المنافع العامة لمياه السدود التقليدية.

كما يؤدي أئمة المساجد، ومجالس العزابة، دوراً مهماً في الإصلاح بين المصلين والتوسط فيما بينهم وحل المشكلات وفض المنازعات بينهم، وبالتالي يصبح مجتمعاً متحاباً يسوده الحب والإخاء والأمن والاطمئنان.

فلما كان الأمن والأمان هو الركيزة الأساسية لقيام المجتمعات الإسلامية، كانت المساجد هي صمام الأمان فيها. وجرى العرف في المجتمع الإسلامي أن المسلم الذي يشعر بأن هناك ظلما واقعا عليه يذهب إلى المسجد ليمنع المصلين من الصلة قبل أن يأخذوا له حقه أو يتعهدوا بذلك. إيمانا من أن المسجد يقوم بدور رئيس في تحقيق الأمن في المجتمع، وظل هذا العرف قائما في قبائل عدة ببلاد المغرب الكبير إلى عهود متأخرة.

فإقامة الصلاة ليست مجرد طقس تعبدي، بل هي أداة نشر الفضيلة بين المصلين، والتعاون والتراحم والترابط بينهم، وتحقيق التكافل الاجتماعي في أحسن صورة.

ولكن ماذا يحدث لمن يخالف تعاليم مجلس العزابة؟ يقف إمام المجلس أمام المصلين، ويعلن التبرؤ على

رؤوس الأشهاد، ممن يخالف التعاليم الدينية أو يقترف جرماً في حق غيره. فيتبرأ منه سائر الناس، فلا يجالس ولا يشارك في فرح أو في مأتم ولا يقبل البيع والشراء منه.

فالدين الإسلامي الحنيف هو دين انضباط في المقام الأول، وجميع العبادات تشــترط انضباط العابد وتنمى فيه هذا السلوك، والصلاة تقوم على الاصطفاف الدقيق في صفوف، واتباع الإمام، والاقتداء به. لذلك كان المسجد من أبرز الميادين لتربية المسلم على الانضباط، ويصبح هذا الانضباط الذي يتعلمه المسلم في المسجد ديدن الحياة والسلوك في كل تعاملاته، فيتحقق الأمن، والأمن الاجتماعي هو الصورة الحقيقية التي تعكس انضباط الناس.

#### الدور العلمى الثقافي

المسجد هو بيت الله المفتوح في وجه عباد الله، لم يكن مكانا للصلاة فحسب، بل احتضن أولى حلقات العلم والتعلم ومجالــس المذاكرة والوعظ؛ ورد في بحث عن المسجد والحياة في المدينة الإسلامية في مجلة عالم الفكر، العدد الأول لسنة ١٩٨٩، للباحث توفيق بلبع، أن الرسول صلى الله عليه وسلم يعد رائد التعليم الإسلامي، إذ جعل عليه الصلاة والسلام من مسجده مجلسا للقضاء ومدرسة للتعليم، فكان إذا صلى الصبح انصرف إلى إحدى أسطوانات المسجد واجتمع حوله بعض صحابته، فيتلو عليهم ما نزل عليه من الوحى ويحدثهم ويحدثونه.

بعد الرسول صلى الله عليه وسلم، توبعت المسيرة العلمية في المساجد، فأصبحت مؤسسات لتعليم الفقه واللغة، ومع ازدهار الحركة العلمية والثقافية في العصر الأموى والعباسي، تعددت وتنوعت حلقات الدرس في المساجد تبعا لها، حتى أصبحت تضم في جنباتها حلقات للجدل وأخرى للشعر. ولعل هذه الحركة العلمية كانت تفتر أحيانا وتضعف، لكنها كانت تجد دوما من يبعثها من رقادها ويجدد نشاطها، روى ابن الخطيب في كتابه



الجامع لأخلاق الراوي في الجزء ٢ ص ٦١، (نشر مكتبة المعارف بالرياض ١٩٨٣) من أن الخليفة عمر بن عبد العزيز كتب إلى عماله كتابا قال لهم فيه (أما بعد، فامروا أهل العلم أن ينشروا العلم في مساجدهم، فإن السنة كانت قد أميتت).

#### أدوار متجددة للمساجد

إن المكانة المحورية للمسجد في الحياة الإسلامية تهيئه لأن يلعب أكبر الأدوار في حياة المسلمين، لكن الأمر يستدعى تجديد أدواره، لأجل الاستفادة منها في تنمية المجتمعات الإسلامية، وإرساء أمنها واستقرارها.

فربط المساجد بالمجتمعات أمر مهم وثمين، وانفتاحها على الناس وحياتهم وقضاياهم من أثمن ما يسعى إليه المسلمون، فالمجتمعات الإسلامية تعانى الجهل، وهو السبب الرئيس في كثير من المعضلات الاجتماعية، لهذا بادرت الجوامع العصرية الكبرى إلى إحداث المكتبات ومراكز المعلومات المفتوحة لعموم الناس، بغض النظر عن دينهم أو التزامهم الشعائري، وقاعات للتعليم ومحو الأمية، وأخرى للمحاضرات، تستقبل العلماء من كل الديانات، وكل التخصصات العلمية الدقيقة والإنسانية والقانونية والاقتصادية وغيرها، وعقد لقاءات لهم بالناس.

## قراءة في كتاب

# «البحر المحيط الثجاج» لمحمد على الإثيوبي

#### بقلم: دكتور محمد تاج العروسي

يعد صحيح مسلم أصح كتاب صنف في الحديث بعد الجامع الصحيح للإمام البخاري رحمهما الله تعالى. يقول الإمام مسلم رحمه الله «صنفت هذا المسند الصحيح من ثلاثمائة ألف حديث مسموعة، ولو أن أهل الحديث يكتبون مائتي سنة الحديث، فمداره على هذا المسند».

وقد اختلف العلماء في عدد أحاديث صحيح مسلم، والمشهور أنه أربعة آلاف حديث دون المكرر، وثمانية آلاف حديث مع المكرر، والمتابعات والشواهد.

ويسمى كتابه (الجامع الصحيح) لاحتوائه على أقسام الفنون الثمانية، وهي: العقائد، والأحكام، والآداب، والتفسير، والفتن، والمناقب. فالكتب الجامعة لهذه الفنون الثمانية ثلاثة فقط، (الجامع الصحيح للبخاري، والجامع الصحيح لمسلم، والجامع الترمذي).

ويعتبر الجامع الصحيح للبخاري أعلى صحة من الجامع الصحيح لمسلم، وأنقى منه رجالا، بينما يعد الجامع الصحيح لمسلم أفضل منه في حسن الوضع، وجودة الترتيب، وقد نظم ذلك بعض العلماء قائلا:

تنازع قوم في البخاري ومسلم لحديً وقالوا أيُّ ذَين يقدم فقلت لقد فاق البخاري صحة كما فاق في حسن الصناعة مسلم

وقد استدرك بعض الحفاظ أمثال الدار قطني على الشيخين بوجود مائتين وعشرة أحاديث غير مقطوعة بصحتها في صحيحيهما، اشتركا في (٣٢) منها، واختص البخاري بــ(٧٨) ومسلم بــ (١٠٠) حديث.

وألف عدد من العلماء منهم الشيخ ولي الدين العراقي والرشيد العطار، رحمهما الله، كتابًا في الرد على من انتقدهما: وقال النووي رحمه الله: إن ما ضعف من أحاديثهما مبني على علل ليست بقادحة.

أما ما ذكره بعض العلماء من أن مسلمًا روى في كتابه عن جماعة من الضعفاء، أو المتوسطين الواقعين في الطبقة الثانية، ممن هم ليسوا من شرط الصحيح، فقد أجيب عنه بأجوبة عديدة أقواها: أن ذلك وقع منه في الشواهد والمتابعات، لا في الأصول، وذلك بأن يذكر الحديث أولا بإسناد نظيف، رجاله ثقات، ويجعله أصلاً، ثم يتبع ذلك بإسناد آخر، أو أسانيد فيها بعض الضعفاء على وجه التأكيد بالمتابعة، أو لزيادة فيها تنبيه على فائدة فيما قدمه.

وقد أثنى العلماء ثناءً عاطرًا على مسلم بن الحجاج النيسابوري. يقول الإمام النووي، رحمه الله تعالى: سلك مسلم، رحمه الله، في صحيحه طرقًا بالغة في الاحتياط، والإتقان، والورع، والمعرفة، وذلك مصرِّح بكمال ورعه، وتمام معرفته... وعلو محله في التمييز بين دقائق علومه لا يهتدى إليها إلا أفراد في الأعصار فرحمه الله ورضى عنه.

أما كتابه (المسند الصحيح) فقد حاز مكانة عالية لدى جماهير أهل العلم، وعناية فائقة عند جهابذة الحفاظ، وتتجلى مظاهر هذه العناية في كثرة شروحه؛ حيث وصلت قرابة أربعة وستين شرحاً ما بين مطولات، ومختصرات، وتعليقات، ومستخرجات، ومستدركات وتراجم رجال، وفي إقبال الكثيرين عليه حفظًا لمتونه، ودراسة لرجاله، وأسانيده، وضبطًا وتحريرًا لرواياته.

ويعد الكتاب الذي نحن بصدد دراسته (البحر المحيط الثجاج) لمؤلفه المحدث اللغوى الشيخ محمد بن الشيخ على

بن آدم الإثيوبي الوَلَّوي، من أطول شروح صحيح مسلم على الإطلاق؛ حيث شرحه المؤلف في (٥٥) خمسة وأربعين مجلدًا، إضافة إلى مجلدين آخرين لشرح مقدمة صحيح مسلم، سماه (قرة عين المحتاج في شرح مقدمة صحيح الإمام مسلم بن الحجاج).

وقد رأيت أن أقدم لقراء مجلة الرابطة نبذة مختصرة عن هذا الشرح، وسأقتصر على بيان منهج المؤلف في شرحه، والمزايا التي يمتاز بها هذا الكتاب عن غيره من الشروح، ودفاع الشيخ عن صحيح مسلم فيما وجهه إليه بعض أهل النقد من الحفاظ كالدار قطني وغيره، بأن صحيحه يشتمل على أحاديث ضعيفة.

ذكر الشيخ محمد علي في مقدمة كتابه، بأنه يحتوي شرحا مطولا يستوفي المقاصد، ويحتوي الفوائد، ويزيل الملتبسات، ويفتح المقفلات، ويبين ما تضمنه من أنواع العلوم، وأسرار الفهوم، ويوضح ما وقع فيه من المشكلات الإسنادية أو المتنية، وغير ذلك من المطالب التي هي من أهم المهمات لطلاب العلم، مستمدًا ذلك من فيض الملك الوهاب، ومقتبسًا من كلام أولي الألباب من جهابذة أهل الحديث.

ثم ذكر عددًا من شراح الحديث الذين استفاد منهم: أمثال القاضي عياض، وابن الصلاح، والقرطبي، والنووي، وابسن حجر العسقلاني، وخصَّه بالثناء قائسلا: وحَذام المحدثين في المتأخرين أحمد بن محمد بن علي، المعروف بابن حجر العسقلاني، في كتابه العديم النظير في بابه (فتح الباري شرح صحيح البخاري) فقد قلت فيه، لولا فتح الباري، ثم (فتح الباري) ما قضيت أوطاري. أي لولا فتح الله عليَّ بارئ الخلق، ثم كتاب ابن حجر فتح الباري، ما تحقق لي مرامي ومرادي من شرح صحيح مسلم. ويشير بقوله حذام المحدثين إلى البيت المشهور من (بحر الوافر) الذي جرى مجرى المثل:

إذا قالت حذام فصدقوها فإن القول ما قالت حذام

وعدد أيضًا جملة من الأئمة الحفاظ الذين استفاد منهم في شرح المفردات، وبيانِ المعاني اللغوية وذكر لطائف الإسناد، واستنباط المسائل الفقهية التي تتعلق بكل حديث، وشرح

المعاني الإجمالية، وتراجم الرجال من أمثال ابن المنذري، والبيهقي، والبغوي، والخطابي، والمنذريِّ، والذهبي، وابن حزم، وابن دقيق العيد، وابن الملقِّن، وابن الأثير، والفيومي، وابن منظور، وغيرهم.

ثم تحدث بالتفصيل عن المنهج الذي سلكه في شرحه قائلا: أبدأ بترقيم أبواب الكتاب، وأحاديثه، وقد جعلت له رقمين الأول: رقمي الذي اتخذه رقمًا مفصلاً لأحاديث الكتاب كلها، والثاني: رقم محمد فؤاد عبد الباقي، رحمه الله، وجعلته بعد رقمي.

وعلق على ترقيم محمد فواد، رحمه الله، بقوله: وقد اعتمدت رقمه رغم كونه رقمًا غير صحيح، إذ ترك ترقيم المكررات، ويجعل أحيانًا رقمين فأكثر لحديث واحد، وقد يعكس، لكني اضطررت أن أدخله لاعتماد الناس عليه، ولاعتماد أصحاب المعاجم، والمفهرسات، والبرامج الحديثة عليه، وشهرته بينهم، وجعلت الإحالات التي في التخريج مبنية عليه، فإذا أحلت حديثًا يأتي أو مضى، فالمراد به رقمه، لا رقمي الذي التزمته لجميع أحاديث الكتاب، وهذا من باب التيسير على الناس؛ لئلا يدخل التشويش عليهم لو غيَّرت الأرقام المألوفة لهم، فليتفطن لذلك، فإنه مهم جدًا.

ويكتب بعد ذلك العنوان: أي (الكتاب، أو الباب)، علمًا بأن الأبواب الموجودة في صحيح مسلم ليست من وضع الإمام مسلم، رحمه الله تعالى، وإنما من وضع الشراح، ولكن الشارح كان يتوخى أليق الترجمة بالحديث فيضعها في شرحه، دون أن يتعرض لشرحها؛ لعدم كونها من وضع المصنف.

وأما أسـماء الكتب، أي مثل (كتاب الإيمان)، و(كتاب الطهارة)، ونحوهما، فهي من وضع الإمام مسلم... فلذا قام الشيخ بشرحها على ما يليق بها.

يلي ذلك قيام الشيخ بكتابة نص الحديث سندًا ومتنًا، وذكر تراجم رجال السند مسلسلاً بالأرقام، بحيث يذكر له عنوانًا بقوله: «رجال هذا الإسناد: خمسة»، أو ستة، أو نحو ذلك.

ويتعرض بعد ذلك لِلطائف الإســناد، ثم يدخل في شرح الحديث مبتدئًا بذكر الصحابي، أو من دونه حســب ارتباط الــكلام، ويضع لــه عنوانًا بلفــظ (شرح الحديث)، فمثلا يقــول: عن أبي هريرة رضي الله عنه، فيذكر ما يتطلب ذلك الحديث من شرح غريبه، وبيان صرفه، وإعرابه، وإيضاح ما يستشكل من جمله، وذلك ببيان أقوال اللغويين، والنحويين، والبيانين، والفقهاء المعتبرين، وغير ذلك.

ثم يذكر المسائل التي تتعلق بذلك الحديث فيقول مثلا: المسائلة الأولى: حديث أبي هريرة هذا متفق عليه. وإن كان مما انفرد به المصنف يقول: انفرد به المصنف، ويقصد به انفراده عن البخاري لا عن بقية أصحاب الأصول، ثم يتكلم في تخريجه، ويشمل ذلك بيان مواضع ذكر المصنف له، وتخريجه من الكتب الستة، والمسانيد، أي (مسند أحمد، وعبد بن حميد، والحميدي، والبزار، وأبي يعلى، وأبي عوانة)، وكذلك معاجم الطبراني الثلاثة، والإيمان لابن منده، وصحيح ابن خزيمة، وصحيح ابن حبان، ومستدرك الحاكم، وكتب الطحاوي، والبيهقي، والبغوي، وغيرها من المصنفات للحديثة حسبما تيسر.

ويتكلم كذلك عن فوائد الحديث، ويشير إلى وجه المطابقة لذكر الحديث في ذلك الباب، ثم يبين اختلاف العلماء إن كان هناك اختلاف بينهم في مسالة مًّا في الحديث، بحسب كثرة متعلقات الحديث وقلتها، وهكذا يفعل في كل حديث إلى أن ينتهى من أحاديث الباب، أو الكتاب.

ويعتني كذلك بإتمام إحالات المصنف بقوله: «مثل حديث فلان»، أو «مثله»، أو «نحوه»، أو غير ذلك، نقلا من الكتب التي أخرجته بسلده، ومتنه، من الكتب التي تعتني بإخراج الحديث بإسلاده. ويعتبر ذلك من أهم الموضوعات عنده، معللاً ذلك بأن إحالات المصنف «الإمام مسلم» رحمه الله في هذا الكتاب كثيرة جدًا، ولم يقم أحد من الشراح فيما وصل عنده بهذه المهمة مع شدة الحاجة إليها.

ثم سرد سنده المتصل إلى صحيح مسلم عن طريق العلماء الذين درس عليهم في بلده، وفي مقدمتهم والده، وكذلك بعض المشايخ في مكة، ومن أوائلهم الشيخ محمد ياسين بن عيسى، والشيخ محمد بن عبد الله الصومالي، رحمهم الله تعالى

جميعًا.

ودافع كذلك عن صحيح مسلم فيما وجه إليه من النقد ناقلاً في ذلك أقوال أهل العلم الذين اعتنوا بذلك وفي مقدمتهم ابن حجر العسلقلاني في كتابه هدي السلري مقدمة فتح الباري، حيث قلل: إن الأحاديث التي انتقدت على البخاري ومسلم تنقسم ستة أقسام.

الأول: ما يختلف الرواة فيه بالزيادة والنقص، من رجال الإساناد، فإن أخرج صاحب «الصحيح» الطريق المزيدة، وعلَّه الناقد بالطريق الناقصة، فهو تعليل مردود؛ لأن الراوي إن كان سمعه، فالزيادة لا تضر؛ لأنه قد يكون سمعه بواسطة عن شيخه، ثم لقيه فسمعه منه، وإن كان لم يسمعه في الطريق الناقصة، فهو منقطع، والمنقطع ضعيف، والضعيف لا يعل الصحيح.

القسم الثاني: ما يختلف الرواة فيه بتغيير رجال بعض الإسناد.

والجواب عنه: أنه إن أمكن الجمع بأن يكون الحديث عند ذلك الراوي على الوجهين، فأخرجهما المصنف، ولم يقتصر على أحدهما، حيث يكون المختلفون في ذلك متعادلين، في الحفظ والعدد، أو متفاوتين، فيخرج الطريقة الراجحة، ويعرض عن المرجوحة، أو يشير إليها، فالتعليل بجميع ذلك لمجرد الاختلاف غير قادح، إذ لا يلزم من مجرد الاختلاف اضطراب يوجب الضعف.

الثالث: ما تفرد به بعض الرواة بزيادة لم يذكرها أكثر منه، أو أضبط، وهذا لا يؤثر التعليل به، إلا إذا كانت الزيادة منافية، بحيث يتعذر الجمع، وإلا فهي كالحديث المستقل.

الرابع: ما تفرد به بعض الدعاة، ممن ضعّف، وليس في «الصحيح» مـن هذا القبيل غير حديثين، تبين أن كلا منهما قد توبع.

القســـم الخامس: ما حكم فيه على بعض الرواة بالوهم، فمنه ما لا يؤثر قدحًا، ومنه ما يؤثر.

السادس: ما اختلف فيه بتغيير بعض ألفاظ المتن، فهذا أكثره لا يترتب عليه قدح؛ لإمكان الجمع، أو الترجيح.

# محمد حاج ماجد

## إمام ومدير مركز آدم الإسلامي في واشنطن:

## مبادرات الرابطة فتحت لنا أبوابًا كثيرة في الغرب

#### حوار: توفيق محمد نصر الله

يتناول هذا الحوار مع ضيفنا الشيخ محمد حاج ماجد موضوعات عدة تتعلق بالمسلمين في الولايات المتحدة الأمريكية، وحوار الأديان، ورأيه في جهود رابطة العالم الإسلامي وجهود المملكة العربية السعودية في تحقيق وتعزيز التضامن الإسلامي ووحدة المسلمين في مواجهة المخاطر والفتن التي تواجهها الأمة الإسلامية.

والشيخ حاج ماجد هو إمام وخطيب مركز آدم الإسلامي في واشنطن، ورئيس مجلس حوار الأديان العالمي بولاية فرجينيا.

• بداية نرجو إعطاء قراء مجلة الرابطة نبذة عن مركز آدم الإسلامي في واشنطن الذي تعملون إمامًا ومديرًا له؟

هو مركز إسلامي له سبعة أفرع، تنضم له خمسة آلاف أسرة، ويرتاده عدد كبير من المصلين لأداء صلاة الجمعة، يزيد على أربعين ألف مصل لأداء الصلاة فيه وأفرعه، فضلاً عن باقى الصلوات، وهو مسجد متعدد الأعراق والجنسيات، وقد تشرف بزيارة علماء كثر



من العالم الإســــلامي عامة والمملكة العربية السعودية خاصة. فعلى سبيل المثال لا الحصر زاره معالي الشيخ الدكتــور صالح بن عبد الله بـن حميد إمام وخطيب المسجد الحرام والمستشار بالديوان الملكي، وألقى فيه محاضرة. والمركز يقوم بسبعة أنشطة، منها ما يتعلق بالتعليم؛ تعليم الجاليات أمور الإسلام على مستوى

# توسعة الحرمين الشريفين مفخرة تسجل لقيادة هذه البلاد

الأطفال والشباب والكبار، ومنها ما يتعلق بتدريس اللغة العربية للناطقين بغيرها، ومنها التواصل مع الآخرين وهو ما نسميه الحوار بين أتباع الأديان، كما يقدم الخدمات الاجتماعية. ويتواصل المركز أيضا مع أصحاب القرار في الحكومات المحلية والقومية، وأنا عضو في أكثر من مجلس من المجالس المحلية والمجالس القومية ووزارة الداخلية والخارجية وغيرها، والتقيت بالرئيس الأمريكي أكثر من مرة وغيره من الرؤساء السابقين. والمركز يتواصل مع أصحاب القرار على أعلى مستوى ويناقش القضايا المتعلقة بالعمل الاجتماعي، كقضايا الانتحار عند الشباب المسلمين وغير المسلمين، حيث يساهم في حل هذه القضايا، وله مساهمات كثيرة، كما يناقش المشاكل النفسية وغيرها من القضايا.

## • وماذا عن مجلس حوار الأديان العالمي الذي ترأسونه؟

هذا المجلس مقره في ولاية فرجينيا بالولايات المتحدة الأمريكية، وهو يقوم بالتواصل مع أصحاب الأديان الأخرى حول القضايا المشتركة على الكلمة السواء، بدءًا من محاربة الجريمة والمخدرات ومحاربة خطاب الكراهية، وهو يعمل الآن مع جمعيات دينية مختلفة لإيجاد الحلول للقضايا الكلية التي تهم المجتمع الأمريكي، كما أنه يعمل في مناطق الصراع التي فيها خطاب الكراهية كإفريقيا الوسطى مثلا، حيث كان

# قمت بمبادرة تتصدى للحملاتالتي تستقطب الشباب عبر الإنترنت

فيها قتل للمسلمين، فقمنا بتشكيل لجنة من أهل الأديان وذهبنا إلى إفريقيا الوسطى ووقعنا اتفاقًا بينهم وقت الحرب لنزع فتيل الصدام. كما يواصل المجلس جهوده في المناطق التي بها انتشار للأوبئة كقارة إفريقيا التي ينتشر في بعضها مرض (إيبولا) الذي فتك بالناس، وخرجنا بفتوى من علماء المسلمين وآراء من المسيحيين حول التعاون بينهم في مثل هذه القضية.

• قدمتــم ورقة في مؤتمر الوحدة الإســلامية تحدثتم فيها عن مفهوم جديد لأســلوب اندماج أصحــاب الخصوصيـات الثقافيــة في المجتمع الأمريكي. أرجــو أن تحدثنا عن هذا المفهوم الذي تضمنته هذه الورقة؟

هذه الورقة تحدثت فيها عن ثلاث قضايا، قلت إن المجتمع المسلم في أمريكا وأوروبا يواجه ثلاثة خيارات هى: الانعـزال، والانصهار، والاندمـاج. وقلت إننا مع الاندماج ولا نؤمن بالانصهار ولا الانعزال، لأن عزل الناس في المجتمع الأمريكي هو قضية مخالفة للسنة ولأصول الإسلام. أما الانصهار فهو تضييع للهوية، لذا فنحن مع الاندماج بحيث يحافظ الناس على هويتهم ويكونون جزءًا لا يتجزأ من المجتمع الأمريكي، بعكس ما كان سائدًا في السابق، حيث كانوا ينادون بصهر الناس في بوتقة واحدة في المجتمع الأمريكي، ثم تغير هذا الأمر بعد أن ساهمنا نحن مع أناس آخرين في تغييره إلى مفهوم يتجاوز فكرة بوتقة الانصهار، أي ما يسمى (صحن السلطة)، وهو التنوع العرقى والتنوع الديني في المجتمع الواحد والتعدد الثقافي، وهو أمر ذكره القرآن الكريم في الآية المعروفة: «ومن آياته خلق السموات والأرض واختلاف ألسنتكم وألوانكم إن في ذلك لآيات للعالمين». وهذه هي الآية التي قرأتها في افتتاح تنصيب الرئيس الأمريكي لكي نبرز للناس أن الإسلام يدعو إلى التعدد الثقافي والعرقى ويخدم التنوع.

## • كيف ترون الإنجازات التــي حققتها رابطة العالم الإسلامي في عهد معالي أمينها الحالي؟

أنا حقيقة معجب جدًا بما قامت به رابطة العالم الإسلامي في الآونة الأخيرة، خاصة مبادرات معالى الشيخ الدكتور محمد بن عبد الكريم العيسى الأمين العام لرابطة العالم الإســــلامي. هذا الرجل أبرز الإســــلام في الغرب، خاصة عندنا نحن المسلمين في الغرب، حيث وجدنا أن مبادرات معاليه فتحــت أبوابا كثيرة لنا، فمثلاً مبادرة وثيقة مكة المكرمة، هذه الوثيقة نحن نستخدمها الآن في الغرب ونعدُّها لتدريب الأئمة في أمريكا وخارجها، ونريد أن نناقشها في الجامعات الأمريكية لأنها تقدم مبادرة قوية جدًا حول تفاعل الدين مع قضايا المجتمع العامة، مثل قضايا المرأة والبيئة وقضايا الإسلام والشباب، فهذه هي القضايا المحورية الأساسية التي ينبغي أن يهتم بها أهل الإســــلام قاطبة. أيضا مبادرة معاليه في حوار الأديان وفتح الجسور مع الأديان الأخرى بخطاب معتز بالإسلام ويؤمن بوحدة البشرية. هذا النوع من الخطاب جاء في وقته، وبدا كأن كثيرًا من الناس لم يسمعوا به أو لربما أنه قيل في السابق لكن لم يكن هناك إعلام اهتم به وأبرزه، بينما نحن اليوم نبرزه ونبينه للناس.

# • على ذكر الحوار بين أتباع الديانات، كيف تقيمون الجهود التي بذلت فيما يتعلق بالحوار بين أتباع الأديان ومواصلة الجهود بمبادرات معالي الأمين العام لرابطة العالم الإسلامي؟

بذلت جهود كثيرة جدًا من قبل المملكة العربية السعودية ورابطة العالم الإسلامي، فالمملكة أنشأت مركز الملك عبدالله لحوار الأديان في فيينا، والرابطة تقوم الآن بالتواصل مع أصحاب الأديان. فمعالي الأمين العام لرابطة العالم الإسلامي الشيخ الدكتور محمد بن عبد الكريم العيسي عندما يأتي لأمريكا الآن يلتقي به كل الناس وكل قادة المسيحيين واليهود والمورمون،

## ♦ معالي الأمين العام للرابطة أبرز الإسلام في الغرب وخاصة في المجتمع الأمريكي



وبعضهم لم يكن يعرف عن الإسلم شيئًا، وبعضهم لديه صورة مشوَّهة عن المسلمين، فهؤلاء عندما يلتقون بعلماء كبار قائمين على مؤسسات إسلامية كبرى، مثل معالي الشيخ الدكتور محمد بن عبد الكريم العيسي، ويسمعون مباشرة من أصحاب الشأن، تتغير فكرتهم عن الإسلام والمسلمين، وهذا ما حصل لدينا بالفعل بفضل هذا الرجل العظيم الذي استطاع أن يغير الصورة المشوهة عن الإسلام والمسلمين في الغرب. فلقاء معالي الدكتور محمد بن عبدالكريم العيسي بالبابا وبأهل الأديان في أمريكا، ولقاؤه مع المورمون؛ كل هذه حسَّنت الصورة العامة عن الإسلام والمسلمين، بل إن بعض الناس لم يسمعوا بطائفة المورمون إلا بعد

## بعض الناس لم يسمعوا بطائفة المورمون إلا بعد لقاء معالي الدكتور العيسي بها

# وثيقة مكة المكرمة نستخدمها الآن في الغرب ونعدها لتدريس الأئمة فى أمريكا وخارجها

لقاء معالي الأمين العام لرابطة العالم الإسلامي بها، وهذا نسميه تخطى حاجز الخوف، فكان لزامًا علينا أن نتخطى حاجز الخوف من الآخر ونكسره ونتحاور معه، ونقول له ديننا دين الإسلام وصدورنا رحبة وقلوبنا مفتوحة، وهذا ما فعله معالى الدكتور العيسى. وأذكر عندما حدثت أحداث الحادي عشر من سبتمبر كنا نقوم في مسحدنا بحوارات بين أتباع الأديان، وحدث قبلها أن قامت مجموعة من الناس بكتابة عبارات بذيئة على جدران مسجدنا، فنشرت أكبر صحيفة وهي صحيفة واشنطن بوست خبرًا عما حصل، وفي اليوم الثاني فوجئنا باليهود والمسيحيين والسيخ وغيرهم يزوروننا محمَّلين بالورود واللافتات والخطابات ليعتذروا عما حدث، وتعهدوا بحراسة المسجد، حيث أقاموا معسكرًا في موقف السيارات وجلسوا يحرسون المسجد طوال الليل حتى الصباح، ويقولون نحن مع المسلمين قلبًا وقاليًا، وهذا كله ثمرة من ثمرات الحوار.

• إذن كيف يمكن تعزيز هــذا التوجه بالحوار بين أتباع الأديـان والحضـارات والثقافات، وما انعكاسـاته على التعاون والتعايش السلمي بين الشعوب والأديان؟

الحوار بين أهل الأديان لا بد أن يقوم على ثلاثة عناصر: العنصر الأول عدم التنازل عن ثوابت الدين، فليس معنى أن نحاور الآخر أن نتنازل عن ديننا.

# نحن مع الاندماج الإيجابي ولا نؤمن بالانصهار ولا الانعزال

العنصر الثاني هو التركيز على القضايا المشتركة. أما العنصر الثالث والأخير فهو الاعتراف بالآخر، بل احترام الآخر. هذه عناصر ثلاثة يجب أن نبينها للناس في قضية الحوار، لكى نقول للمسلمين في أمريكا إن الحوار مع الآخر لا يعنى أنك تترك دينك ... هذا مبدأ ديني، والله سبحانه وتعالى علمنا ما هو الحوار في سورة البقرة عندما سأله الملائكة: «أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك»، هذه صيغة حوارية بين الله سبحانه وتعالى وبين الملائكة، فالحوار هو مبدأ أساسي عند المسلمين، ونحن مقتنعون بركنية الحوار انطلاقًا من قول الله تعالى: «ادع إلى سبيل ريك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي أحسن إن ريك هو أعلم بمن ضل عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين»، والآية الكريمة: «ولا تجادل أهل الكتاب إلا بالتي هي أحسن»، فالجدال بالتي هي أحسن هو القيمة الأساسية لدينا نحن المسلمين في الدين، والحوار بين الحضارات لا بد أن يكون مبنيًا على الاحترام والاقتناع بأن الحضارة الإنسانية مصدرها واحد، والبشرية مصدرها واحد، وإن تباينت العقائد. والبشرية أسرة واحدة، والخطاب الذي ندعو إليه هـو خطاب التعارف، فنحن نؤمن بأن هناك أربعة أشياء نتواضع عليها في خطابنا هذا، أولها: التعارف، فلا بد من التعارف، والتعارف مبنى على التواضع «وإنا أو إياكم لعلى هدى أو في ضلال مبين»، والثاني هو التكافل والتعاون: «وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان»، وهو يبنى على التدافع، والتدافع يقصد به أن ندفع الظالم الذي يحاول أن يتعدى على الأديان الأخرى، ويشتم الأديان الأخرى، ويقلل من الناس، ويبث خطاب الكراهية، فلا بد أن نبين له أن هذا خطأ «لولا دفع الناس بعضهم لبعض لفسدت الأرض». هذا هو الحـوار الذي يؤدي إلى معرفة الآخر، وإذا عرفت الآخر سيكون تعاملك معه بطريقة أفضل. والدراسات لدينا في أمريكا أثبتت ذلك، فالأمريكي غير المسلم أثبتت الدراسات أنه عندما يتعرف على مسلم فإن

صورته عن الإسلام تتحسن لأن الإنسان بطبعه عدوٌ لما يجهل، وكل شيء مجهول مخيف، ونحن نريد أن نذهب الخوف لكي يعرفنا الناس، لذا تبنينا شعارًا في أمريكا وهو (مسجد بدون جدران)، بحيث يستطيع أي شخص أن يدخل علينا ويزورنا ويتعرف علينا.

• الفكر المتطرف من بعض المحسوبين على الإسلام والتطرف المضاد (الإسلاموفوبيا)، كيف واجهتموهما؟ وما هي الجهود المبذولة من جهتكم في هذا المجال؟

الإسلاموفوبيا أصبحت الآن قضية مزعجة جدًا من كل الأطراف في الغرب، من الشمال ومن اليمين، لأن الناس هناك يستخدمون الجالية المسلمة في وقت الانتخابات كالكرة. ولكن الحمد لله الآن قامت جماعات مضادة لعملية الإسلاموفوبيا من المسلمين ومن المسيحيين ومن غيرهم، تقف ضد هذه الظاهرة، ونحن نتعاون معهم في هذا المجال.

عندما كنت رئيسا للاتحاد الإسلامي في أمريكا الشمالية، قام هناك حلف بعد أن حدثت مشكلة من أحد القساوسة، حيث أراد رجل قسيس أن يحرق القرآن وأن يستفز المسلمين، وعلى الفور انعقدت لجنة سريعة من قادة الأديان في أمريكا، حيث اجتمعوا وقالوا لنا نحن معكم ماذا تريدوننا أن نفعل? فقلنا لهم نريد أن نعقد مؤتمرا صحفيا، وبعد المؤتمر نقرر، فعقدنا مؤتمرا صحفيا وبعد المؤتمر قرر هؤلاء إنشاء جمعية اسمها: (وقوفًا كتفًا بكتف) بجانب المسلمين حماية للإسلام وللقيم الأمريكية. والآن عينوا سكرتارية لهذه الجمعية، وهم يدفعون الأموال للدفاع عن الإسلام والمسلمين، فهناك جهود كبيرة جدا تبذل في محاربة الإسلاموفوبيا، وتصحيح المفاهيم الخاطئة عن الإسلام والمسلمين. ومن الجمنا فقد أنشانا في أمريكا جمعية مهمتها النظر في الجماعات التى تدعى الإسلام، والجماعات المتطرفة،

# مبادرة معالي الشيخ العيسي فتحت الجسور مع الأديان الأخرى بخطاب معتز بالإسلام يؤمن بوحدة البشرية

وكيف يمكن أن نحمي أبناءنا من الانجذاب لها؟ وهو ما يسمى بالاستقطاب عبر الإنترنت، كما نظرنا في قضية التطرف الآخر ضد المسلمين، وكيف يمكن أن نتعاون مع غير المسلمين في التصدي لها؟ فنحن إذن نحارب التطرف الآخر من الجهتين؛ من جهة جاليتنا ومن جهة التعاون مع الآخرين في قضية التطرف ضد الجالية المسلمة.

• على ذكر الاستقطاب عبر الإنترنت ما هو تقييمكم لدور وسائل التواصل الاجتماعي والإنترنت في التغرير بالشباب وتجنيدهم للالتحاق بالجماعات المتطرفة؟

قمت بمبادرة استقطبت لها بعض المختصين لمعرفة كيفية التصدي للحملات التي تستقطب الشباب عبر الإنترنت، وأجرت معي بعدها كثير من الصحف والمجلات الأمريكية مقابلات صحفية للحديث عنها، وبعدها قمنا بعقد دورات للأئمة وأخرى للآباء والأمهات، شرحنا لهم فيها كيف يكون الاستقطاب، وزرت السجون الأمريكية وناقشت بعض هؤلاء الشباب ممن غُرِّر بهم، وخرجنا بخطة حول هذا الموضوع، وبدأنا بتنفيذها ولله الحمد في كثير من المناطق، والجماعات المتطرفة تستخدم وسائل

عزل الناس في المجتمع
الأمريكي مخالف للسنة ولأصول
الإسلام أما الانصهار فهو تضييع
للهوية

كثيرة جدا لاستقطاب الشباب وليس وسيلة واحدة، ونحن الآن في مركزنا نقوم بالتركيز على تحقيق الهوية الإسلامية في المجتمع الأمريكي، وكيف يكون الإنسان أمريكيًا متمسكاً بإسلامه وفي الوقت نفسه متمسكا بهويته من ناحية إسلامية، لأن المتطرفين يقومون بعزل الشباب عن محيطه القريب وإخراجه إلى محيط كبير، جعلوه مثلاً يذهب إلى سوريا والعراق لكي يقوم بأعمال رسموها له، ولكننا تصدينا لهم وأفشلنا كل محاولاتهم وقلنا لهم كل ما عملتموه للتغرير بشبابنا لا يجوز ونحن لكم بالمرصاد.

# • كيف ترون جهود المملكة في تحقيق وتعزيز التضامن الإسلامي ووحدة المسلمين في مواجهة المخاطر والفتن التى تواجه الأمة الإسلامية؟

تقوم المملكة العربية السعودية بجهود كبيرة لتحقيق التضامن الإسلامي بين الشعوب الإسلامية، وحدمة الإسلامية ودعم المنظمات والمؤسسات الإسلامية، وخدمة الإسلام والمسلمين في جميع أنحاء المعمورة، ومناصرة قضاياهم. ورابطة العالم الإسلامي هي ثمرة واحدة من ثمار جهود المملكة في تعزيز الوحدة الإسلامية والدعوة إلى الإسلام وشرح مبادئه وتعاليمه، وجمع كلمة الأمة الإسلامية والحفاظ على هويتها وتوحيد جهود العلماء وتوثيق الصلة بينهم. فما تقوم به المملكة في التضامن الإسلامي، سواءً داخل العالم الإسلامي أو داخل المجتمعات المسلمة في الغرب، ظاهر وملموس، وأرى أن كل هذه المبادرات التي تقوم بها المملكة سيكون لها أثر بالغ في الأجيال القادمة بإذن الله.

كما تقوم المملكة بجهود جبارة وغير مسبوقة من أجل توفير الأمن والراحة لضيوف بيت الله الحرام، فأولت عمارة الحرمين الشريفين وتوسعتهما جل اهتمامها، انطلاقًا من إيمانها العميق بأن تلك أمانة شرفت بها، فجهود المملكة في مجال العناية بالحرمين الشريفين لا يمكن أن يكابر فيها أحد، وكل المسلمين الذين يأتون من

أمريكا لأداء فريضة الحج والعمرة والزيارة يثمنون هذه الجهود الكبيرة التي تقوم بها حكومة خادم الحرمين الشريفين لخدمة وراحة ضيوف بيت الله الحرام، من لحظة وصولهم إلى حين مغادرتهم. ونحن دائمًا نلاحظ التعامل الراقي الذي يقوم به الكشافة ورجال الأمن مع حجاج بيت الله الحرام أثناء فترة الحج، حيث يقومون برش الماء على الحجاج في الحر الشديد، حيث يسألني بعض الحجاج المسلمين في أمريكا عن هل يمكن لنا أن نشكرهم على ما يقومون به من خدمات إنسانية جليلة؟ فأقول لهم نعم اشكرهم وادعوا لهم. أما توسعة فأقول لهم نعم اشكروهم وادعوا لهم. أما توسعة الحرمين فهي توسعة هائلة تتسع لبضعة ملايين من البشر، ويعجز الإنسان عن وصفها، وهي مفخرة تسجل لقيادة هذه البلاد ولحكومتها وشعبها.

• كيف تلقيتم نبأ إطلاق جائزة مجمع الفقه الإسلامي برابطة العالم الإسلامي التي أعلن عنها المجلس الأعلى للرابطة في دورته الرابعة والأربعين التي عقدت أخيرًا في رحاب مكة المكرمة؟ وما انعكاسها على تعزيز البحث في الفقه الإسلامي؟

تلقيته بسرور، لأن هذه الجائزة من شأنها أن تحفز أصحاب الفكر والملكات العلمية لإنتاج مادة جديدة تعالج القضايا المعاصرة من خلال الوحي والهدي النبوي، فلا بد للعالم أن يكون متمكنًا من فهم النصوص والواقع، ولا بد له أن يفهم تنزيل النصوص على الواقع. ونأمل أن تشجع هذه الجائزة الباحثين على التطبيق.

#### • وجائزة وثيقة مكة المكرمة؟

هذه الجائرة أعجبتني جدا لأننا نريد أن يكون للوثيقة تطبيق، لأنها وثيقة قوية جدًا وقع عليها ١٢٠٠ مفت وعالم من علماء المسلمين، ولا بد من تطبيقها، فإذا كانت هناك جائزة حولها فإنها ستحفز الناس على التفاعل معها وإخراج برامج علمية وعملية على أرض الواقع.

# ألف عالم من ٥٠ دولة في مؤتمر الأزهر العالمي بالقاهرة للتجديد في الفكر الإسلامي



#### القاهرة ـ محمد الدسوقي

أجمع أكثر من ألف عالم ومفكر وقيادة إسلامية وداعية من نحو خمسين دولة عربية وإسلامية على أن «التجديد» من لوازم الشريعة الإسلاميّة، لمواكبة مستجدات العصور، وتحقيق مصالح الناس.

وشددوا على أن «التجديد» صناعة دقيقة، لا يحسنها إِلَّا الراسخون في العلم، وطالبوا غير المؤهَّلينَ بتجنُّب الخوض فيه حتى لا يتحوَّل إلى «تبديد».

جاء ذلك خلال مشاركتهم في أعمال «مؤتمر الأزهر العالمي للتجديد في الفكر الإســــلامي» الذي نظمه الأزهر الشريف بالقاهرة تحت رعاية الرئيس المصرى عبد الفتاح

### 💠 تجديد الفكر الإسلامي ضرورة لاستيعاب المستجدات

وأكدوا أن «التكفير» فتنة ابتليت بها المجتمعات قديمًا وحديثًا، ولا يقول بــه إلا متجرئ على شرع الله تعالى أو حاهل بتعاليمه.

وأوضحوا أن الجرائم التي ترتكبها الجماعات الإرهابية والمسلحة من قتل المدنيين ورجال الجيش والشرطة، الذين يقومون بحماية المجتمع وحدود الوطن، والاعتداء على الممتلكات العامـة والخاصة تُوجب اتخاذ إجراءات رادعة للجماعات الإرهابية والدول التكي تدعمها وتأوى هؤلاء الخارجين وتُسلطهم على أوطانهم.

# ♦ التيار الإصلاحي الوسطي هو الجدير بالتجديد الذي تتطلَّع إليه الأمة

في افتتاح المؤتمر، وَجّه الرئيس عبد الفتاح السيسي كلمة مهمة إلى علماء الأمة ومفكريها ضيوف مصر، رحّب فيها بهم على أرض وطن يمد يده بالخير والسلام والمحبة للجميع.

ودعا \_ في الكلمة التي ألقاها نيابة عنه الدكتور مصطفى مدبولي رئيس الوزراء المصري \_ إلى أن يكون المؤتمر فاتحة لسلسلة من مؤتمرات تجديد الفكر الإسلامي التي تعقد عامًا بعد عام.

وقال: نتطلع إلى دوره المهم في تطوير الخطاب الدينيّ؛ لدعم مسيرة الأوطان العربية والإسلمية، وبث روح العمل والجد والمثابرة، وهي كلها شروط ضرورية للتنمية الشاملة المستدامة التي نسعى لتحقيقها في المستقبل القريب إن شاء الله.

وقال: التجديد الـــذي نتطلع إليه ليس هو التجديد في ثوابت الديــن، ولا في العقيدة، أو غيرها من الأحكام، التي اتفق أئمة الدين على إثباتها.

#### مصالح الناس

وأكد الشيخ الدكتور أحمد الطيب، شيخ الأزهر، أن تجديد الفكر الإسلامي، أو الخطاب الدِّيني، موضوعٌ واسع الأرجاء مترامي الأطراف، وقد بات في الآونة الأخيرة مفهومًا غامضًا وملتبسًا، لكثرة تناوله مِمَّن يدري ومَن لا يدرى، دون دراسة كافية أو إعداد علمي سابق.

وشدد على أنَّ الإسلام ظلَّ مع التجديد دينًا قادرًا على تحقيق مصالح الناس، وإغرائهم بالأنموذج الأمثل في معاملاتهم وسلوكهم، بغضِّ النَّظر عن أجناسهم وأديانهم ومعتقداتهم؛ وأنه مع الركود والتقليد والتعصُّب بقي مجرَّد تاريخٍ يُعرض في متاحف الآثار والحضارات، وغاية

أمره أن يأرز إلى دُور العبادةِ، أو يُذَكَّرَ به في المواسم والمآتم والجنائز على القبور.

#### قانون قرآني

وأوضح شيخ الأزهر أن قانــون التجـدُد أو التجديد قانون قرآني خالص، توقَّف عنده طويلًا كبارُ أئمة التراث الإســلامي وبخاصة تراثنا المعقول، واكتشفوا ضَرورته لتطور السياســة والاجتماع، وكيف أنَّ الله تعالى وضعه شرطًا لكل تغيُّر إلى الأفضل، وأن حال المسلمين، بدونه، لا مفر له من التدهور السريع والتغير إلى الأسوأ في ميادين الحياة.

ولفت إلى أن أحكام الإسلام تنقسم إلى نوعين: الأول ثوابت لا تتغيَّر ولا تتجلَّد، هي الأحكام القطعية الثبوت والدِّلالة، وهي قابلة للتطبيق في كل زمان ومكان.

والثاني يشمل الأحكام القابلة للتبدُّل والتغير، وهي المختصة بمجالات الحياة الإنسانيَّة كالأحكام المدنيَّة والدستوريَّة والجنائيَّة والاقتصاديَّة والسياسيَّة والبيع والشراء، وأنظمة الحُكم والعلاقات الدوليَّة والآداب العامَّة، وعادات الناس في المسكن والمأكل والملبس.

#### حماية الشباب

وتوقف شيخ الأزهر أمام قضية «توقف حركة التجديد» مؤكدا أن نظرة سريعة على الساحة الثقافية تظهر عدم الجدِّيَّة في تحمُّل هذه المسؤولية تجاه شبابنا وأمتنا؛ فقد صمت الجميع عن ظاهرة تفشُّي التعصُّب الدِّيني سواء على مستوى التعليم أو الدعوة.

وشــد على أن التيار الإصلاحي الوسطي هو الجدير وحده بمهمة التجديد الذي تتطلَّع إليه الأمة، التجديد الذي لا يشوه الدِّين ولا يلغيه.

#### تحديات كبيرة

وفي كلمته نيابة عن الوفود المشاركة في المؤتمر أكد معالي وزير الشؤون الإسلامية والدعوة والإرشاد السعودي الشيخ الدكتور عبد اللطيف آل الشيخ أن المؤتمر ينعقد في وقت مهم تواجه فيه الأمة تحديات كبيرة لها تأثيرها على

أمن المنطقة واستقرار دولها وتعايش شعوبها.

وأعرب معالي الدكتور آل الشيخ عن ثقته بأن المؤتمر سيخرج بنتائج قيّمة تنعكس إيجابيا على واقع المسلمين في قضايا التجديد في العلوم الإنسانية المختلفة، ومواجهة الفكر التكفيري المتطرف، وتفعيل المؤسسات الدينية في تطوير الخطاب الديني، ورؤية الفكر الإسلامي للتعايش الإنساني بين أتباع الأديان والمعتقدات والمذاهب، ومعالجة المشكلات الفكرية.

وأوضح أن تجديد الخطاب الديني ليس تغييرا للشرع أو هجوما على الثوابت أو تحريف للكلام عن مواضعه، فالمراد بتجديد الخطاب الديني هو تجديد فهم الخطاب الديني، لأن الخطاب الديني لا يتغير؛ فهو كلام رب العالمين.

#### تنظيم الحياة

وأكد رئيس المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية بالبحرين الشيخ عبد الرحمن محمد آل خليفة أن الإسلام أسّس سبل التعايش السلمي بين الجميع من خلال المنهج الوسطي المعتدل.

وأضاف أن الإسلام جاء موافقا للفطرة التي فطر الله الناس عليها، ومنظمًا ربانيًا لحياة الإنسان وعلاقاته بربه ونفسه والآخرين، فصار هذا الدين طريقا صادقا إلى الله سبحانه أولًا، ودستورًا لتنظيم حياة البشر في الدنيا ثانيًا، إلى جانب كونه مربيا أمينا للفردِ المسلم روحيًا وأخلاقيًا ونفسيًا.

#### هزيمة الإرهابيين

وأكد المـــؤرخ والمحقق العراقي الدكتور بشـــار عواد معــروف أن التطرف والإرهاب خــروج على إجماع أهل العلم اســـتنادًا إلى أدلة متهاوية، أو فهم مغلوط لأحاديث صحيحة، أو تفسيرات شاذة لنصوص لم يقل بها أحد من أهل المعرفة والإتقان.

وأوضح أن التطرف الذي يتخذ الإرهاب وسيلة لإرغام الخصوم على اعتناق ما يؤمن بــه ويدعو إليه، وإن كان باطلًا، هو أمر لا يلجأ إليه الواثق بنفسـه، بل هو شعور

## ❖ «الجهاد في الإسلام» لدفع العدوان وليس لقتل المخالفين في الدين

متمكن في النفس بالهزيمة والخسران حينما يفشل الإنسان في إقناع غيره بالحجة والبرهان.

وشدد على أنّه حين يحتمل النص معاني متعددة، فإن الفيصل في ذلك جماعة العلماء، متمثلة في مؤسسات مثل الأزهر والمجامع الفقهية التي تُصدر الفتاوى بعد الدراسة والتمحيص وتبادل الآراء.

#### وقفة جريئة

وأعرب عمرو موسى، الأمين العام الأسبق لجامعة الدول العربية، عن تقديره لجهود الأزهر في عقد المؤتمر، مشيرا إلى أهمية موضوعاته التي نحتاجها في زماننا وواقعنا المعاصر، في ظل ما نحن فيه، وهذا نضال لحماية فكرنا.

وأوضــح أن هذه الحماية تتطلـب تجديدًا في الفكر، وتعبئة لكل المفكرين المسلمين في طرح الفكر السليم، والرد عـلى تحريفات كثير ممن خرجـوا علينا بمقولات وسياسات حان وقت وقفة جريئة لمواجهتها تقوم على فكر سليم سديد لرد هذه الأباطيل.

وأشاد الشيخ محمد صلاح الدين المستاوي، الأمين العام للمجلس الإسلامي الأعلى في تونس، بالجهود المبذولة في نشر قيم الوسطية والاعتدال والتسامح والتعايش السلمي التي يدعو إليها الإسلام، في هذه المرحلة الدقيقة التي تمر بها الأمة ودينها، وتتنامى فيها ظاهرة الإرهاب المتلبس كذبا وافتراء بالإسلام.

وأوضح أن المسلمين اكتووا بالإرهاب قبل سواهم، مشيرا إلى مخاطر فكر أدعياء الإسلام الذين استغلوا الدين، ووظفوه توظيفا رخيصا، وتعسفوا في تأويل نصوصه التى لا يفقهون منها شيئًا.

#### تجديد لا تبديد

وفي ختام أعماله أصدر المؤتمر بيانا إلى الأمة أكد أن التجديد من لوازم الشريعة الإسلاميّة، لا ينفكُ عنها؛ لمواكبة المستجدات، وتحقيق مصالح الناس، وأن النصوص القطعية في ثبوتها ودلالتها لا تجديد فيها، أمَّا النصوص الظنيَّةُ الدِّلالة فهي محل الاجتهاد، تتغير الفتوى فيها بتغير الزمان والمكان وأعراف الناس، شريطة أن يجيءَ التجديدُ فيها على ضوء مقاصد الشريعة وقواعدها العامة، ومصالح الناس.

وشدد المؤتمر على أن التجديد صناعة دقيقة، لا يحسنها إلَّا الراسخون في العلم، وعلى غير المؤهَّلينَ تجنُّب الخوض فيه حتى لا يتحوَّل التجديدُ إلى تبديد.

وكشف المؤتمر عن أن التيارات المتطرفة، وجماعات العنف الإرهابية ترفض التجديد، وأن دعوتهم تقوم على تدليس المفاهيم، وتزييف المصطلحات الشرعية، وانتهاك ثوابت الدين بما يرتكبونه من جرائم الاعتداء على الأنفس والأموال والأعراض. وواجب المؤسسات والمجتمع دعم جهود الدول في التخلص من شرور تلك الجماعات.

وحـــذر المؤتمر من مخاطر الفكــر التكفيري، ووصف التكفير بأنه فتنة، ولا يقول بــه إلا متجرئ على شرع الله تعالى أو جاهل بتعاليمه. ولقد بينت نصوص الشرع أن رمي الغير بالكفر قد يرتد على قائله فيبوء بإثمه، والتكفير حكم على الضمائر يختص به الله سبحانه وتعالى دون غيره.

وأعلن المؤتمر أن ما تنادي بــه التيارات المتطرفة من وجوب هجرة الأوطان لا أصل له، والأصلُ عكسُه، لقول النبي صلى الله عليه وســلم: «لا هجرة بعد الفتح»، ومن هنا فإن دعوة الجماعات الإرهابية للشباب لترك أوطانهم والهجرة إلى الصحاري والقفار، واللحوق بالجماعات المسلحة فرارًا من مجتمعاتهم التــي يصمونها بالكُفر مبعثُها الضَّلال في الدِّين والجهل بمقاصد شريعة المسلمين.

وأكد المؤتمر أن «الجهاد في الإسلام ليس مرادفًا للقتال، وإنَّما القتال الذي مارســه النبي صلى الله عليه وســلم وأصحابه هو نوعٌ مــن أنواعه، وهو لدفع عدوان المعتدين

على المسلمين، وليس لقتل المخالفين في الدين، كما يزعم المتطرفون، والحكم الشرعي الثابت في الإسلام هو حُرمة التعرُّض للمخالفين في الدين، وحرمة قتالهم ما لم يُقاتلوا المسلمين».

وأوضــح المؤتمر أن المنوط بأمر الجهاد هو السلطة المختصة في البلاد وفق الدستور والقانون، وليس الجماعات والأفراد، وكل جماعة تدعي لنفسـها هذا الحق، وتُجَيِّشُ الشباب، وتدربه، وتدفع به للقتل والقتال، وقطع الرؤوس، هي جماعة مفسـدة في الأرض محاربة لله ورسوله، وعلى السلطات المختصة أن تتصدى للقضاء عليهم بكل عزيمة وحزم».

#### الدولة في الإسلام

وعرّف المؤتمر «الدولة في الإسلام» بأنها الدولة الوطنية الديمقراطية الدستورية الحديثة.

وأكد أن الإسلام لا يعرف «الدولة الدينية» فلا دليل عليها في تراثنا، وهو ما يُفهم صراحةً من بنود صحيفة المدينة المنورة، ومن المنقول من سياسة رسولنا الأكرم، ومَن جاء من بعده من الخلفاء الراشدين، وكما يرفض علماء الإسلام مفهوم الدولة الدينية فإنهم يرفضون - بالقَدْر نَفْسِه - الدولة التي يقوم نظامها على جحد الأديان وعزلها عن توجيهات الناس.

وأوضح المؤتمر أن «المواطنة الكاملة» حق أصيل لجميع مواطني الدولة الواحدة، فلا فرقَ بينهم على أساس الدِّين أو المذهب أو العرق أو اللون، وهو الأساس الذي قامت عليه أول دولة إسلامية، وتضمنته صحيفة المدينة المنورة، وعلى المسلمين أن يعملوا على إحياء هذا المبدأ.

وشدد المؤتمر على أن «الجرائم التي ترتكبها الجماعات الإرهابية والمسلحة من قتل المدنيين ورجال الجيش والشرطة ونحوهم ممن يقومون بمهام حماية المجتمع وحدود الوطن، والاعتداء على المتلكات العامة والخاصة؛ هي جرائم إفساد في الأرض، تُوجِب اتخاذ إجراءات عملية رادعة للجماعات الإرهابية والدول التي ترعاها وتدعمها، والتي تأوي هؤلاء الخارجين وتُسلّطهم على أوطانهم».



## الإسلام في إيطاليا: حالة خاصة

# هكذا استطاع المسلمون الإيطاليون تجنب الوقوع في إغراء الأطروحات المتشددة

بقلم: شانتال سانت بلانك المصدر: مجلة الناس والهجرة ترجمة: منبر كمون

تبدو إيطاليا حالة خاصة بسبب العلاقة بين العلمانية والدين، فلم تشهد البلاد (أي حالة من الجدل بسبب الحجاب) كما هو الحال في فرنسا، ولم تواجه إيطاليا قط أي شكل من أشكال التطرف أو العنف أو الإرهاب، فقد اندمج المسلمون في النسيج الاجتماعي والاقتصادي الوطني، وعلى الرغم من هذا لا يزال صعبًا فتح مسجد على كامل الأراضي الإيطالية، ولا تزال إيطاليا هي البلد الأوروبي الوحيد الذي لم يعترف

بالإسلام في مؤسساته الوطنية، ويبقى الحصول على الجنسية الإيطالية مسيرة طويلة مليئة بالعقبات.

على الرغم من الوساطة المستمرة للمجتمع المدنى والمبادرات العديدة للحوار بين الأديان، فإن الصورة الاجتماعية للإسلام في إيطاليا لا تنجو من التصور النمطى الملحوظ في بقية أوروبا بسبب العلاقة المعقدة بين الدولة والدين. إن المسلمين بعيدون عن الوصول إلى الاعتراف بهم في الفضاء العام الحقيقي. لكن هذا الأمر ليس قاصرًا على الإسلام، فجميع الديانات في إيطاليا لا تجد الاعتراف من السلطات العامة بالطريقة نفسها.

وللتعرف على وضعية الإسلام والمسلمين في إيطاليا، نتساءل: من هم مسلمو إيطاليا؟ وكم عددهم؟ ومن أين أتوا؟ وأين تعيش أغلبيتهم؟ وما هو وضعهم الاجتماعي والاقتصادي؟ وما هي تفاعلاتهم مع المجتمع الإيطالي؟

إن دراسة الإسلام في هذا المجتمع من شأنها أن توضح الإشكالات الوطنية ذات الصلة بظهور التعددية الثقافية والدينية في المجتمع الإيطالي، كذلك تتيح معرفة المستقبل لهذا العنصر الجديد من المجتمع الإيطالي والطريقة التي ينوي المسلمون الإيطاليون الانتقال بها من مرحلة تشويه السمعة الجماعية إلى الاعتراف الاجتماعي بهم.

#### فسيفساء عرقية ولغوية ودينية

لا يوجد في إيطاليا إحصاء رسمي للمسلمين، إذ لا تأخد البيانات الهوية الدينية في الاعتبار، بل هي تقديرات أكثر منها إحصائيات. ويستند هذا التصنيف، الذي ينطبق في السياقات الوطنية الأخرى، إلى وجود المهاجرين من المجتمعات التي يكون غالبية سكانها مسلمين، وهو لا يعكس تنوع الانتماء لأن هناك يهودًا أو مسيحيين أو ملحدين. وحالة الألبان هي تجسيد لغموض هذا الواقع، إذ أعلن بعضهم أنفسهم مسيحيين أو مسلمين، لكن معظمهم في الواقع لا يعبرون عن أي انتماء ديني، بعد عملية سياسية طويلة من العلمنة على مدى أحيال عدة.

يوجد في إيطاليا نحو مليون ونصف المليون مسلم، وفقًا للمعهد الإحصائي الوطني الإيطالي لعام ٢٠١١م، بما في ذلك عشرة آلاف مواطن إيطالي اعتنقوا الإسلام. ووفقًا للإحصاء الأخير (٢٠١١)، فإن المغاربة هم أول القادمين ولا يزالون الأكثر عددًا (٥٠٤٥) في تعداد عام ١٩٩٠، وبلغ عددهم (٤٢٤٢٥٤) في نهاية عام ٢٠١٠، بعد الألبان مباشرة (٢٨٤ ,٧٢٧). ثم هناك التونسيون (٢٠٦,٢٩١)، والمصريون (٩٠,٣٦٥) الذين استقروا منذ الثمانينيات، والبنجلاديشيون

(۸۲,٤٥١) بينما كانوا فقط (٢٥٥١) في عام ١٩٩٢، والسنغاليون (٨٠,٩٨٩) الذين يعتبر وجودهم قديمًا ولكن يزداد باطراد. ويبلغ عدد الصوماليين الذين لم يتجاوز عددهم (١١٠٠٠) شخص في التسعينيات الآن يتجاوز عددهم (١١٠٠٠) شخص في التسعينيات الآن أما بالنسبة للباكستانيين فإن وصولهم قد بدأ ما بين عامي ٢٠٠١ و ٤٠٠٠ ويبلغ عددهم حاليًا (٧٧٧٠). كما بدأ وصول الإيرانيين خلل ثورة ١٩٨٩ واليوم هم (٤٤٤٧)، والجزائريون (١٩٨٣)، والأتراك هم (١٩٨١) وعددهم مستقر وهم الأقل عددًا. ويبلغ عدد النيجيريين ٣٦٦٣ نسمة، لكن منهم نسبة كبيرة من المسيحيين. لقد جاء هؤلاء إلى إيطاليا بجنسياتهم من المستحين. لقد جاء هؤلاء إلى إيطاليا بجنسياتهم والشيعة، ناهيك عن العدد الكبير للفرق الصوفية.

يتوزع السكان المسلمون في جميع أنحاء البلاد ولكنهم يقيمون بشكل أساسي في شمال ووسط إيطاليا، باستثناء مدن مثل ميلانو وتورينو وروما، حيث يوجد تركيز للمهاجرين في بعض الأحياء، كما ينتشر المسلمون في بلدات أو قرى متوسطة الحجم، تبعًا للهيكل الصناعي المتناثر وسوق العمل. ومن المفارقات أن هذا التموقع السكني يسهل التفاعل مع السكان المحليين، خاصة بالنسبة للأطفال في سن المدرسة الذين يتعايشون مع أقرانهم في صفوف الدراسة أو الرياضة.

ولعل من المفيد التذكير أنه ومنذ عام ١٩٨٦ إلى الوقت الحاضر صدرت أربعة قوانين لتنظيم تدفقات الهجرة. والقانون الأخير، وهو قانون بوسي فيني (عام ٢٠٠٢)، هو القانون الأكثر تمييزًا، إذ يربط منح تصريح الإقامة بوظيفة مستقرة، وعارضه البعض باعتباره يعمل على زيادة الهجرة السرية.

ومنذ التسعينيات، ميَّزت إيطاليا نفسها عن بقية بلدان أوروبا باستخدام سياسة منهجية لتنظيم المهاجرين، فقد أصدرت سبعة قوانين في ثلاثين سنة

لمعالجة هذا الموضوع. وفي هذا السياق، فإن المهاجرين المسلمين، خاصة المغاربة والتونسيين والمصريين، هم الأكثر مقارنة بغيرهم الذين يحصلون على تأشيرات

إن هؤلاء السكان المسلمين يندمجون بشكل جيد في النسيج الاقتصادي الإيطالي على النحو الآتي: المغاربة، وكذلك جزءٌ من السنغاليين والبنجلاديشيين يوجدون في الصناعة، والمصريون في مجال التجارة والتموين، والتونسيون في قطاع الصيد في صقلية. كما يتميز مسلمو إيطاليا أيضًا بالاندماج الناجح في ريادة الأعمال، حيث يمثل المغاربة ١٦,٦٪ من أصحاب الشركات الأجنبية، خاصة شركات البناء والمرائب أو الحرف اليدوية والمحلات التجارية والمطاعم. أما أصحاب مطاعم البيتزا فالمصريون هم الآن الأكثرية في هذا المحال.

يرتبط رأس المال الاجتماعي للفرد في المجتمع الإيطالي بالمكانة الثنائية القومية للمسلمين في كثير من الأحيان، وبتعدد اللغات، وبشبكات التضامن الوطنية والعائلية والقدرة على التفاعل مع المجتمع الذي يحترم العمـل والكفاءة والنجاح الاقتصـادي. ويعكس هذا الاندماج براغماتية ومثابرة ومصداقية المسلمين لدى رواد الأعمال والمجتمع بشكل عام، مما يغطى إلى حد كبير على بعض المناشط المنحرفة مثل المخدرات المرتبطة ببعض الشباب المهمش، الذين تفضل وسائل الإعلام المحلية التحدث عنهم بسبب وجود صورة اجتماعية سلبية عن الإسلام في إيطاليا.

#### رهاب الإسلام أو الصناعة الاجتماعية للعدو

حتى نهاية التسعينيات ظل المجتمع الإيطالي غير مبال إلى حد كبير بالبعد الديني للتدفقات الأولى للمهاجرين من البلدان الإسلامية أو على الأقل ما سيصبح فيما بعد (الاستثثناء الإسلامي). ولم يظهر الإسلام في النقاش العام إلا في عام ٢٠٠٠ فقط، ودخل

إلى وسائل الإعلام وإلى الساحة السياسية، ليصبح كبش فداء للمشاكل الإقليمية والوطنية.

بدأ كل شيء بنشر الصحفية أوريانا فالاتشى كتابًا عام ٢٠٠١ بعنوان (الغضب والكبرياء)، ثم كتاب العالم السياسي جيوفاني سارتوري، بعنوان: (التنوع والتعددية الثقافية والأجانب) في عام ٢٠٠٢. الكتابان خصصت لهما الصحافة الإيطالية حيزًا كبيرا للنقاش والدعاية. وازدادت الوتيرة مع اندلاع نزاع حول بناء مسحد لودى في منطقة لومباردى. وشهدت السنوات العشر التالية موجة من استغلال مخاوف العداء من المهاجرين. وبرز هذا التوجه مع وجود حزب رابطة الشمال (٢٠٠١- ٢٠٠١) في الحكومة وهو منظمة قومية عنصرية تكره الأجانب، خاصة المسلمين، وتميز المنظمة بين ما تسميهم (المالكين) الشرعيين للأرض و(الآخرين) الذين يهددون الأمن والنظام العام، ويحتكرون فوائد المساعدة الاجتماعية ويهددون الهوية الثقافية والدينية للبلاد.

لم يكتف الزعماء المحليون المنتخبون والقادة الوطنيون بافتعال مناخ موبوء وحسب، بل كانوا نشطين بشكل ملموس في تأجيج مشاعر الكراهية. وتتميز هذه الفترة بالفعل بسلسلة من سياسات التمييز المحلية، حيث بدأت اللوائح والقرارات الإدارية في الصدور في مناطق عدة من البلاد، تحث على استبعاد الأجانب والتميين ضدهم، وفيما يلى بعض الأمثلة: لم يعد بإمكان المهاجرين المغاربة الجلوس على مقاعد عامة في (تريفيزو) بداعي (الأمن واللياقة)؛ كما لم يعد بإمكان الشباب الباكستاني لعب الكريكيت في الحدائق في لومباردى؛ وتزايدت إجراءات مكافحة إعداد الكباب في المراكز الحضرية في بريشيا أو برغامو؛ وعندما تنازل رئيس إحدى البلديات عن أرض لجمعية إسلامية لبناء مسجد، لوث النشطاء التربة ببول الخنزير. ولكن جزءًا كبيرًا من المجتمع المدنى الإيطالى: الأحزاب السياسية اليسارية ونقابات العمال، والجمعيات غير الهادفة

للربح، والمؤسسات الكاثوليكية، ومنظمة كاريتاس، وروابط الحقوقيين أو المحامين احتجت على هذه (الأعمال العنصرية) وأدانتها.

اللاعب الثاني في صناعة العدو العام هو نظام وسائل الإعلام بأكمله، إذ تكرر الصحافة المحلية والوطنية والقنوات التلفزيونية المختلفة الخطاب نفسه الموجود في جميع الحركات الأوروبية اليمينية المتطرفة. لكن رهاب الإسلام أو الإسلاموفوبيا على الطريقة الإيطالية اصطدم بحقيقة أن السكان المسلمين ظلوا لفترة طويلة صامتين وغير مرئيين في المجال العام، ويرفضون الاستفزازات المتعددة التي يتعرضون لها، ولا تزال التغطية الإعلامية صامتة بشأن اندماجهم الاقتصادي، مع تعمد إبراز أصوات عدد قليل من الدعاة المسلمين الاستفزازيين، متجاهلة مبادرات المسلمين مثل مبادرة (المساجد المفتوحة للزوار)، أو التفاعلات المحلية العديدة للأئمة المحليين مع الإدارات، أو نجاح أولاد المهاجرين في النظام المدرسي.

#### تباين تمثيل المسلمين في المجتمع الإيطالي

ظل أغلب المسلمين الإيطاليين عاجزين عن الكلام حتى وقت قريب، عندما انضمت الأجيال الشابة إلى المجال العام. ظل المسلمون محافظين لوقت طويل على إسلام صامت و(سري) تقريبًا، وهو وضع يعكس عدم وجود استطلاعات وطنية بخصوص السكان المسلمين، وهي ظاهرة تتناقض مع الواقع في البلدان الأوروبية الأخرى مثل فرنسا أو هولندا. وكان من الضروري الانتظار حتى عام ٢٠١٢ لإجراء أول استطلاع للرأي العام الإيطالي فيما يتعلق بالمهاجرين. سلطت نتائج هذا الاستطلاع الفريد على مستوى البلاد الضوء على عناقضات وتعقيدات تقبل المجتمع للتنوع الثقافي والديني المتزايد. ٥٩٪ من الإيطاليات يعتقدون أن المهاجرين يتعرضون للتمييز، و١٩٪ يعتقدون أن المهاجرين يحملون تأشيرة دائمة يجب أن يحصلوا الأجانب الذين يحملون تأشيرة دائمة يجب أن يحصلوا

على الجنسية الإيطالية، ولكن ٦٠٪ منهم يعترفون بمناخ عدم الثقة المتبادل بين الإيطاليين والمهاجرين، و٥٦٪ يعتبرون أن عدد المهاجرين الآن كثير جدًا.

مع التدفق الأخير للاجئين، مــن المحتمل أن تزداد أرقام غير المعترفين بالثقة في المهاجرين، لكن من الملاحظ وقوع تناقضات: اســتقبال المهاجرين والمؤشرات التي تدل على أن الإيطاليين متســامحون مع التنوع الديني بشكل عام، ويظهر ذلك في نسبة المؤيدين لفتح أماكن للعبادة بالقرب من منازلهــم مثل المعابد اليهودية أو الكنائس الأرثوذكســية أو المعابد البوذية، مقابل فقط الكنائس الأرثوذكســية أو المعابد البوذية، مقابل فقط الإجابات، مما يوضح انقسام المجتمع الذي يواجه وجود الإجابات، مما يوضح انقسام المجتمع الذي يواجه وجود المســد سيخلق مشــاكل النظام والأمن» المقدمة: «المسـجد سيخلق مشــاكل النظام والأمن» (٢٨٪)، «المسلمون غير متسامحين ولن يسمحوا ببناء كنيسة كاثوليكية في بلادهم» (٢٧٪)، «المسجد سيجذب المزيد من المهاجرين إلى الحي» (٨٨٪).

هنا نجد تباينًا في مواقف المجتمع الإيطالي، فبناء مسجد مثلا يبقى شأنًا محليًا ولكنه يتحول إلى قضية وطنية عندما تهتم به الأحزاب السياسية وتسلط عليه وسائل الإعلام الأضواء، لأن عددا من الدراسات توضح أن بناء مسجد يمكن المسلمين الإيطاليين من فرصة البروز في المجال العام والظهور في المؤسسات الرسمية والتفاعل مع السكان والمؤسسات الاجتماعية، وهو ما يرفضه المجتمع الإيطالي. ويستلزم توضيح كون أن المسجد ليس بالضرورة ملاذاً للإرهابيين، لكنه مركز ديني للأنشطة التضامنية في المجتمع، ولإبلاغ رسالة للأناس شبيهة بالتي تقوم بها الكنائس الإيطالية.

القضية الشائكة الأخرى تتمثل في الحصول على الجنسية، وهي مثال آخر على التناقض في القوانين. فقانون عام ١٩٩٢، لا يأخذ بعين

الاعتبار وصول تدفقات المهاجرين، وهو يستند في منح الجنسية على رابطة الدم فقط.

هناك إجراءان للحصول على الجنسية بالنسبة للأجانب: عن طريق الزواج (المادة ٥)، وهو الإجراء المتبع في أغلب بلدان أوروبا، والآخر، معقد للغاية، يتطلب ما لا يقل عن عشر سنوات من الإقامة المستمرة للمواطنين من خارج الاتحاد الأوروبي والموافقة التقديرية من رئيس الجمهورية. لكن فيما يتعلق بأطفال المهاجرين، المولودين في إيطاليا أو الذين وصلوا صغارًا، فإن التقييد الذي يتطلب منهم العيش في إيطاليا بشكل مستمر منذ ولادتهم قد أثار معظم الانتقادات، خاصة من قبل الشباب المسلم.

يذكر أن إيطاليا لديها أدنى معدل للتجنيس في أوروبا.

توضح هاتان الحالتان مدى غموض السياسات الحكومية فيما يتعلق بالهجرة والبطالة والأزمة الاقتصادية التي تمر بها البلاد منذ عام ٢٠٠٨، مما يعزز القلق والخوف من الغزو الديمغرافي والاقتصادي الذي تعانى منه البلاد.

وعليه يصبح بناء مسجد ما مثيرًا للمخاوف داخل مجتمع يواجه تغييرات ثقافية واجتماعية واقتصادية لا تواجهها الحكومة من خلال تدابير ملموسة، مثل إصلاح قانون الجنسية. كما يمثل الإسلام أيضًا دخولاً ماديًا جديدًا ورمزيًا لقيم مقدسة أخرى في الفضاء العام والحضري، وفي ذلك ما يشبه كسر الاحتكار الكاثوليكي لعدة قرون، كما يواجه الإيطاليون بالفعل غموضًا ثانيًا، وهو أمر بعيد عن الإجماع في البلاد.

#### المسلمون في الفضاء العام والمدنى

إن الارتقاء إلى المشهد العام، ولا سيما المشهد

الحضري، حيث يتم إثبات أبعاد الهوية، يعني بالنسبة للأقليات الدينية الجديدة ذات الأصل الاجتماعي الأجنبي اكتساب الاعتراف والشرعية؛ مثل الحق المنوح للمجتمع الكاثوليكي الفلبيني في إيطاليا، لذلك فإن وجود الإسلام يشكك في ما يسمى حيادية السلطات العامة الإيطالية.

وفقًا للمادة ٧ من الدستور، فإن إيطاليا جمهورية علمانية وليست لها كنيسة وطنية وتعترف بالحرية الدينية لكل مواطن والحق في احترام دينه (المادة ٩)، لكن النظام البابوي، الذي تم تعديله عام ١٩٨٤، يخلط الأوراق ويتسبب في عراقيل أمام أتباع الديانات الأخرى, إذ يفرض على ممثلي جميع الديانات الأخرى غير الكاثوليكية أن يوقعوا اتفاقًا ثنائيًا بينهم وبين الدولة للحصول على اعترافها بهم. وحتى الآن، لم تعترف الدولة إلا بالقليل من الديانات والطوائف، مثل تعترف الديس وكنيسة الميثوديست، أو البوذيين، لكن كنيسة فالديس وكنيسة الميثوديست، أو البوذيين، لكن موافقة البرلمان الإيطالي.

وبالنسبة للمسلمين، فإن كل شيء لا يزال في طريق مسدود. أول اقتراح اتفاق تقدم به المسلمون أرسل عام ١٩٩٢ من قبل أكبر جمعية دينية وطنية (اتحاد الهيئات الإسلمية في إيطاليا UCOII)، المقرب من (اتحاد المنظمات الإسلمية في فرنسا)، وتلته ثلاثة مقترحات المنظمات الإسلمية في فرنسا)، وتلته ثلاثة مقترحات أخرى، لم تحرز أي نجاح على الرغم من الدعم والخبرة المقدمة لها من قبل المسلمين الإيطاليين في مواجهة تعقيدات الإجراءات. إذ بدون هذا الاتفاق «intesa» لا يمكن للإسلام في إيطاليا الحصول على الحقوق نفسها يمكن للإسلام في إيطاليا الحصول على الحقوق نفسها مثل الاستفادة من حضور الأئمة في السجون، والتعليم مثل الاستفادة من حضور الأئمة في السجون، والتعليم الديني في المدارس العامة، والإجازات والمزايا الضريبية، لأن الإيطاليين يمكنهم اختيار دفع جزء من ضرائبهم (٨ على ألف) إلى الدولة أو أي فئة دينية معترف بها رسميًا. ومن وجهة نظر قانونية، يمكن للمسلمين فتح

مكان للعبادة أو الحصول على قبور في المقابر، وبالمثل، يُسمح بالذبح واللحوم الحلال. ومع ذلك، فإن حياتهم اليومية أكثر صعوبة بكثير، إذ يتسبب عدم الاعتراف بهم في حرمانهم من الفوائد الاقتصادية التي ينطوي عليها الاعتراف بهم ويجعل وجودهم غير مشروع مرة أخرى، مما دفع رجال القانون والعلماء السياسيين وعلماء الدين إلى التساؤل: هل يحظى الإسلام الإيطالي بمعاملة تمييزية؟ وما هي المتغيرات التي لعبت ضد الدين الثاني في البلاد؟

قدم البعض تفسيراً سياسياً لهذا الوضع مفاده أن الرابطة الشمالية كانت تستغل بشكل إستراتيجي الشقاق الداخلي بين المسلمين الإيطاليين لمنع الاعتراف بالإسلام، والاعتماد كالعادة على الذعر الأخلاقي تجاه التطرف الإسلامي الذي يهدد بالمساس بالوحدة الدينية وقيم الهوية الوطنية. ومنذ سنوات كان كل وزير داخلية جديد يتولى الحكم يدعو بانتظام إلى عقد مجلس جديد، يجمع بين العناصر المختلفة للإسلام الوطني فضلاً عن مجموعة من الخبراء والحقوقيين أو علماء الإسلام، دون التوصل إلى أي نتيجة.

إلى جانب النزاعات الداخلية في صفوف المسلمين، يجب مراعاة عامل آخر، يوضح مرة أخرى تناقضات الحالة الإيطالية:

في ٣ نوفمبر ٢٠٠٩ أصدرت إحدى المحاكم الإيطالية حكمًا في قضية تعرف باســم قضية (لوتسي)، شددت فيه على القوة الرمزية للصليب في الرأي العام الإيطالي بالكامل، مما يعكس الدور الهام للكنيسة على الساحة الوطنية، إذ لا تزال للكنيسة الكاثوليكية وظيفة عامة مركزية، تتجاوز الانقسامات الأيديولوجية والتوترات الثقافية، على الرغم من معارضة جزء من المجتمع المدني وتراجع ممارسات ومراعاة قواعد السلوك الكاثوليكي.

تبقى الكنيســة الحارس للذاكرة الوطنية، وأيضًا للأخلاقيات العامة والقيم التي لا تزال مشــتركة على

نطاق واسع في مواجهة التعددية الدينية المتزايدة، وتحاول أن تتحكم في عملية التغيير من خلال جعل الكاثوليكية، كما يشير إنزو بيس، نوعًا من الدين المدني. إن الانقسامات الداخلية داخل التسلسل الهرمي الكاثوليكي تعقد هذه المهمة بدافع الخوف من فقدان احتكار الحيز الديني الوطني، من ناحية، والرغبة في التضامن والوساطة والحوار مع المعتقدات الأخرى، ولا سيما مع الإسلام، الذي يشغل لسنوات العمل اليومي على المستوى المحلي لرجال الدين الإيطاليين.

في الواقع، وبغض النظر عن هذه المشاحنات الماضية والحالية، فإن مصير الإسلام أصبح الآن في أيدي الأجيال الجديدة من المسلمين والمسلمات، فهؤلاء قد اندمجوا اجتماعيًا واكتسبوا تعليمًا في إيطاليا، ويعرفون كيفية التعامل مع مدونات السلوك في الفضاء العام الوطني، وهو مشهد يعرفون كيفية استثماره دون تعقيد وبسرعة وتصميم بوصفهم ممثلين حقيقيين للإسلام في الشتات، ويقدرون على تغيير اللعبة وإخراج الإسلام الإيطالي من خفائه.

#### الأجيال الشابة وموارد الشتات

إن العيش في الشــتات ينطوي عــلى علاقة عملية وديناميكية لإعــادة صياغة الهوية الفردية والجماعية باســتمرار، وكما تقول الكاتبة شانتال سان بلانك في كتابها (إسلام الشتات): «الشتات هو المكان الذي يتعلم فيه الشخص في وقت واحد الأهمية الاجتماعية لهويته وحتمية تجاوز وضعه».

وأمام عدد من الحقائق والولاءات، فإن الشباب المسلم في إيطاليا يعرف التعامل على مستويات عدة، وتشهد على ذلك نقاشاتهم واستراتيجياتهم وانتماءاتهم المتعددة.

وفي بلدانهم الأصلية مثل (المغرب أو بنجلاديش)، وفي إيطاليا وفي جميع الأراضي الأوروبية أو الأمريكية،

حيث تشتت مجتمعاتهم، فإن القومية العابرة للحدود ليست فئة اجتماعية منكفئة على نفسها ولكنها حقيقة يومية يتم تجاوزها بواسطة رسائل البريد الإلكتروني أو المحادثات عبر سكايب مع عمة أو أبناء عمومة من الذين بقوا في البلاد من أجل مناقشة مسائل تتعلق بالتأويل (الاجتهاد) أو بقواعد السلوك المنصوص عليها في القرآن، وتبادل النصائح لبدء عمل تجارى أو الدراسة أو التدريب في الخارج، بالنسبة لهم، الحدود هي عقبات يتعين التغلب عليها. واحتشد الشباب المسلم سياسياً في رابطة الأجيال الثانية من الهجرة لمواجهة بطء الحصول على الجنسية الإيطالية، وكانوا نشطين في معركة الاستفتاء (عام ٢٠١١)، وجمعوا مئة ألف توقيع مطلوبــة لتعديل قانون عــام ١٩٩٢من أجل منح أحفاد الآباء المهاجرين الجنسية، وتمت المصادقة على القانون من قبل البرلمان في ١٣ أكتوبر ٢٠١٥، لكن هؤلاء المواطنين «غير المرئيني» ينتظرون منذ ذلك الحين الحصول على موافقة مجلس الشيوخ.

وتظهر كل أعمال الباحثة الإيطالية آنا ليزا فريسينا حول الشباب المسلم تصميمهم النادر وقدرتهم على تغيير الصورة السلبية للإسلام في المجال الإيطالي العام، ويتناقض سعيهم للاندماج في المجتمع وظهورهم العلني مع اختفاء الأجيال الأولى. وإدراكًا منهم لأهمية رأس المال الاجتماعي وتعدد لغاتهم، وسجلهم الثقافي المزدوج والقوة التي يستمدونها من هويتهم الدينية، سواء كانوا يمارسـون الشعائر أم لا، فإنهم يتمتعون بوصول مباشر إلى وسائل الإعلام، وهو شيء لا بد منه في المجتمع الإيطالي، وأيضا تنظيم أنفسهم في جمعيات مستقلة، مثل رابطة الشباب المسلم في إيطاليا (GMI)، والتفاعل مع المهاجرين الشباب الآخرين من أصل أجنبى ونظرائهم الإيطاليين.

كل شيء يبدأ في المدرسة، واحدة من معاقل قليلة في البلاد لمقاومة كره الإسلام. وهم يواجهون التمييز

والانحياز والعنصرية اليومية التي تتحدث عنها الباحثة آنا ليزا فريسينا.

ويتعلمون تحويل اختلافهم إلى مزية وإيجابية، ولكنهم يدركون أنه يجب عليهم اقتحام المجال المحلى الإيطالي من أجل الاندماج فيه. هذه القدرة على التنصل من تجربة الشتات تجعلهم فاعلين مهمين وطموحين.

إن هذا الجيل الجديد والمستنير، ينتظر الكثير من إيطاليا، البلد الذي يعلن هؤلاء الشبان الانتماء إليه، ويبدو أن الوصول إلى سـوق العمل في سـياق الأزمة الاقتصادية خطوة حاسمة في مسار اندماجهم. ويفترض من البلد تثمين قيمة هؤلاء (الإيطاليين الجدد) لاستغلال كفاءتهم العابرة للحدود الوطنية في عالم متوسطى يمر بتغيير اجتماعي اقتصادي عميق.

ويمكن للتمييز وخيبة الأمل لدى هؤلاء الشبان من الجيل الثانى أن يعرقلا بالفعل إمكانية صياغة ميثاق اجتماعي جديد بين إيطاليا وهؤلاء الشباب الذين لا يريدون أن يكون مصيرهم مثل مصير والديهم الذين اشتغلوا في مهن لم تكن متناسبة مع مستوياتهم التعليمية. هذا الاختبار الذي يمرون به، مع الركود الاقتصادي الحالي، يعد عنصرًا حاسماً في مواجهة خطر الانسحاب من المجتمع أو الوقوع في إغراء اللجوء إلى الأطروحات المتشددة التي نجحت البلاد في تجنبها إلى حد الآن. لكن لدى الشباب المسلم بدائل أخرى، ويفكرون بالفعل في طرق أخرى من شانها أن تفتح أمامهم المزيد من الفرص، وهي حقيقة وطنية أخرى مثلما هو الحال في بريطانيا بالنسبة للبنجلاديشيين، ستخسر إيطاليا وقتها بالإضافة إلى مواطنيها المسلمين، وكذلك الجـزء الديناميكي من هجرتها الشـابة. إن تسريع الاعتراف الرسمى بالإسلام الوطني والتعرف عليه بشكل أفضل يعد إستراتيجية لا يمكن تجاهلها، وقد لا يكون لدى المجتمع الإيطالي الكثير من الوقت كما يعتقد البعض لتدارك هذا الأمر.

## برامج عملية لمحاربة التطرف ودعم الاعتدال

#### بقلم: الدكتور عبد الله أحمد الجباري أكاديمية الرباط ـ المغرب

تأثّرت أقليَّةٌ من شباب المسلمين بأفكار متطرِّفة وشاذَّةٍ، سواءً في بلاد المسلمين أو في بلاد غير المسلمين وشاذَّةٍ، سواءً في بلاد المسلمين أو في بلاد غير المسلمين حيث موطن الإقامة والهجرة. ولما كانت تصرفاتهم وأعمالهم مختلفة من موطن لآخر؛ فإن الجهاتِ المسؤولة اختلفت في برامج التعامل معهم ومع أفكارهم بحسب اختلف ألمواقع والمواطن، وسنتناول في هذا المقال تجربتين؛ التجربةُ الدنماركيّة، حيث لم يتطور عملُ الغُلاة إلى ممارسة العُنف، والتجربةُ المغربية، حيث تطوَّر عملُهم إلى ممارسة العنف في البلاد.

#### أ - التجربةُ الدنماركية (تجربةُ الاحتواءِ):

في مدينة (آرهوس) وجودٌ إسلاميٌّ ملحوظٌ، بها مركزٌ إسلاميُّ، ومساجدُ متعددةٌ،

وفيها للمسلمين أنشطةٌ ثقافيَّةٌ واجتماعيَّةٌ، ويحضرون بكثافة لأداء صلاة العيد.

توجّه من الدنمارك إلى سـورية أكثر من ١٠٠ شاب مسلم، معظمهم في متوسط أعمار بين ١٦ و٢٥ سنة، ثلثهم أو يزيد من مدينة آرهوس، وأغلبهم من مرتادي أحد المساجد.

عاد إلى المدينة عدد من الشباب الذين عايشوا ظروف الصراع السوري، وهو أمر تتعامل معه السلطات عادةً بنوع من الرِّيبة؛ لأنّ الشباب يعودون مشَبَّعين بأيديولوجية متطرّفة، ومن المحتمل أن يقوموا ببعض

الممارسات العنيفة؛ لكنَّ السلطات الدنماركيّة تعاملت معهم معاملة استثنائية، بخلاف استراتيجيّة الدول الأوروبية التي تُقْدِم على اعتقال العائدين وتقدمهم إلى المحاكمة.

صاغت الدنمارك لذلك برنامجًا عمليًّا متكاملًا. مَيَّزت التَّجربةَ الدنماركيّة أنها تَبَنَّت مبدأ الاحتواء؛ من أجل تحقيق عودةِ الشَّباب إلى المجتمع بسلاسة ويُسر، وذلك بإعادة تأهيلهم بمجموعة من التدابير، أهمّهًا:

\_ الاستعانة بأخصائيين نفسيين.

\_ توفيرُ رعايةٍ صحيةٍ، وتقديمُ المساعدة للعثور على سكن.

\_ تيسيرُ العودة إلى الدراسة للحصول على شهادةٍ، أو إيجادُ فُرص عمل للراغبين فيه.

\_ المراقبة عن بُعد.

ولضمان نجاح التجربة؛ خُصِّص مستشار اجتماعي؛ اعتمد على الحوار والمناقشة مع الشباب، وتقديم المساعدات اللازمة، مع التركيز على مسالة ذات أهمية كبرى: وهي عدمُ إعطاء هذا الحوار صبغة رسمية، مثل عدم إجرائه في مقر الشرطة أو جهة رسمية، وعدم إنجاز محضر بشأنه، وإنما تجري وقائعُ هذه الحوارات في فضاءات عامة بالاتفاق مع الشاب، وبعض الحوارات أُجريت في كافتيرياً أو منتزه أو مكتبة، ولها حصة زمنية محترمة.

ولم يتعامل البرنامج مع الشباب بشكلٍ صدامي، ولم يدعهم إلى التخلي عن رؤاهم الدينية.

نجح برنامــج آرهوس في محاربة التطرّف من خلال إعادة تأهيل الشّـباب العائد من سورية، ونجح أيضًا في

نشر الاعتدال بين الشباب الذين ظهرت عليهم بعضُ أمارات التطرف قبل ممارسة أيّ عمل عنيف، وهذا ما حال بينهم وبين الذهاب إلى إحدى ساحات العنف، وهذه فائدة ومصلحة.

وقد حظي هذا البرنامج بإعجاب وإشادة الخبراء المتخصصين، واعتبروه رائدًا يجب تعميمُه على المجتمعات الأوروبية. يقول «جوناثان بيردويل» الخبير في مركز ديموس اللندني: «هناك وعْيٌ بين الخبراء بأن نموذج آرهوس هو الأفضل الآن، ويجب نشرُه في باقي المدن الأوروبية».

#### ب – التجربة المغربية (تجربة المصالحة)

عُرف يوم ١٦ من مايو ٢٠٠٣م حدثًا مأساويًّا في المغرب، حيث أقدم عددٌ من الشباب في أوقات متزامنة على تفجير أحزمة ناسفة في مواقعَ متعددّة بالدار البيضاء بالمملكة المغربية، ما أوقع صدمةً في نفوس المسؤولين وعموم المواطنين، واعتُقل على أثره عددٌ كبير من المشتبه فيهم، وعددٌ من ذوي الميول المتطرّفة، وبعضهم صدرت عنه إشاداتٌ بالأعمال (الجهادية)، ومنهم من قام بعملياتِ «تعزير» قصْدَ تغيير المنكر وفق تصوّره...إلخ.

#### سياق تجربة المصالحة يمكن إرجاع البرنامج إلى سببين:

أولهما: بعد مدّة من المحاكمات، وبعد مغادرة عدد من المعتقلين أسوار المعتقلات؛ ثبتت في حق بعضهم حالاتُ العَوْد، وثبتت عنهم بعضُ المارسات المتطرفة، مما أدى إلى إعادة محاكمتهم وسَجنهم.

ثانيهما: راجَع مجموعة من المعتقلين تصوّراتِهم وأفكارَهم داخل السجن، وصارت لهم قابليةٌ للحوار والمناقشة.

التقطت إدارة السـجون وإعادة الإدماج الإشارتين السابقتين، وتفاعلت معهما بإيجابية، فانخرطت بشراكة مع الرابطـة المحمدية للعلماء، والمجلس الوطني لحقوق الإنسان (جهتان رسـميتان) في برنامج متكامل أُطلِق عليه: برنامج المصالحة.

#### منهجية الاشتغال: أولًا: على مستوى الفئة المستهدفة

حدد البرنامجُ فئتَه المستهدفةَ من المعتقلين وفق معاييرَ ثلاثةِ أساس:

أ - الاستفادة مقتصرة على المحكوم عليهم حكمًا نهائيًّا، وليس المحبوسين احتياطيًّا ممن لم تصدر في حقهم أحكامٌ.

ب - عدم الاقتصار على سجناءِ فصيلٍ بعينه، بل عُمّم البرنامج على جميع فصائل التيارات الجهادية.

ج - حُسن سلوك المعتقل، وعدم الانفتاح على مَن لم يثبت عنه ذلك.

#### ثانيًا: على مستوى التنزيل

لم يتم تنزيلُ البرنامج دفعــة واحدة، مما قد يَحرم بعضَ المُتردين منــه والمتخوّفين من المبادرة في بدايتها، بل فتح للســجناء أكثر من فرصة، وتم تفعيلُ فعاليات البرنامج وفق نُسخ أو دورات.

#### ثالثًا: على مستوى طريقة الانخراط في البرنامج

لم يعتمد البرنامج منطق الفرض والإجبار؛ بل ترك المجال مفتوحًا للسجناء كي يعبروا عن رغبتهم التطوعية في المشاركة، وقد بادر عدد منهم إلى التعبير عن رغبتهم في المشاركة بشكل اختياري.

#### رابعًا: على مستوى التأطير

شارك في البرنامج علماء شرعيون وباحثون متخصصون في فروع أخرى، وانضم إليهم بعض قدماء المعتقلين في قضايا ذات صلة بالتطرّف، من خريجي النسخة الأولى والمستفيدين من فعالياتها، وذلك في إطار ما يسمى: «التثقيف بالنظير»، وقد كانت لهم القدرة على إقناع المشاركين لما بينهم من علاقة تُورِثُ الثقة المتبادلة بين المؤطّر والمستفيد.

#### خامسًا: على مستوى المحتوى

تمَّت مناقشة عدد وافر من القضايا، منها وأهمها: ما لــه علاقة بالعلوم الشرعية، وقد اســتأثرت بعضُ القضايا بحظً لا يستهان به من النقاش، مثل: مفهوم الــولاء والبراء، وغيرها من المفاهيم التي تُعدّ الأسـاس الفكري للمنتسبين إلى (التنظيمات الجهادية).

وقد تبين من خلل البرنامج، أن أغلب المعتقلين هم ضحايا الضعف الفكري، والفراغ في التعليم الديني، لأنّ أغلبهم ليس له سوى تعليم ابتدائي، أو ما قبل الثالث الثانوي، مما يسهِّل عملية غسيل الدماغ، فيجدون أنفسهم بسرعة في سرداب يَسْهُل الدخولُ إليه، ويستحيل الخروجُ منه. فالانتماء إلى الجماعة يكزم منه طاعة الأمير، وعدم الطاعة معصية، والانتماء إلى الجماعة يكزم منه عدمُ الخروج عنها.

حاول العلماء المشاركون في هاذا البرنامج تنبيه المستفيدين إلى الأخطاء التي يرزحون تحت وطأتها، وأن كثيرًا من النصوص الدينية يتم استغلالها بطريقة غير علمية، وأن حُسن فهم واستيعاب الخطاب الديني؛ يكزم منه ضرورة فهمه وفق قيم التسامح والاعتدال؛ لأنها من مُحكمات الدين التي يجب الاحتكام إليها، وأنها من المعايير التي نعرف من خلالها خطأ أو صواب الفهوم البشرية للنص الدين.

لم يقتصر النقاش مع المستفيدين من البرنامج حول

المفاهيم الشرعية فحسب؛ بل تعداها إلى قضايا أخرى، بحسب تعدد المقاصد، وذلك من خلال محاولة تأهيل المساركين على ثلاثة مستويات تشمل التأهيل الحقوقي والقانوني، والتأهيل النفسي بمراعاة أن النزيل يمر بلحظة خطرة جسدًا في حياته؛ هي مرحلة تمثّل الذات، وذلك من خلال الانتقال من مرحلة الخطأ الجسيم والجرأة على الاعتراف به، إلى مرحلة الصواب ومحاولة الاندماج فيه، ومعاناة المستفيد من محن متعددة.

وقد عُرضت أشرطة تتضمن شهادات ضحايا العمليات الإرهابية، وهي شهادات مؤلمة قد يكون لها أثر سلبي على نفسية المستفيد وإحساسه بتأنيب الضمير، على اعتبار أنه من المسهمين بشكلٍ ما في صُنع أولئك الضحايا.

هذه الحالات فرضت على القيمين على البرنامج إشراك الأخصائيين النفسيين الذين لم يوجهوا مضمون الحوارات؛ بل كانوا يسمحون للمشاركين بالحوار الحر دون توجيه، وكان حضورُهم أكثرَ فعاليةً أثناء عرض شهادات الضحايا، حيث قاموا بدور المصاحبة حتى لا تتحول مسالة الشعور بالذنب إلى عائق أمام اندماج المشاركين.

وكان هناك تأهيل اجتماعي حتى يتسنّى للمستفيد - بعد مغادرة السجن - الاندماجُ في المجتمع أو الاندماج الاقتصادي على مستوى سوق العمل.

#### سادسًا: على مستوى الأهداف

كان الهدف مـن البرنامج تحقيقُ أهـداف جزئية متعددة ، كتأطير المستفيدين تأطيرًا شرعيًّا وقانونيًّا، وتأهيلهم نفسـيًّا، وغير ذلك، إلا أن الهدف الأكبر والأعم هو تحقيق المصالحة بتجلياتها الثلاثة:

#### \* المصالحة مع الذات

يعيش الإنسان المتطرّف نوعًا من الخصومة مع

الـــذات قبل أن يعرف الخصومة مــع المجتمع ، وهذا ما عبَّر عنه الحديث النبوي الشريف: «لن يُشــاد الدين أحدُ إلا غلبه»، فالتشـــدد في الدين يؤدي إلى الغلبة والهزيمة، وكأن الإنســان يهزم نفسه بتشدده، ولا يرحمها ويرفق بها كما هــو مطلوب، بل يُهلكها إهلاكًا، كما في الحديث: «هلك المتنطعون».

ومن جملة الإهلاك الذي يُعَرِّض المتطرفون ذواتَهم له: تَوهُّمُهم الخلاصَ عبر الذهاب السريع إلى الجنة بواسطة (الاستشهاد)، فيُعَرِّضون أنفسَهم الأقصى المخاطر، بتفجير أحزمة ناسفة تُحيل أجسامَهم إلى أشلاءَ متناثرة، وأحيانًا لا يتحقق لهم (الخلص)، فيصابون بإعاقات جسدية، كبتر الرِّجْل، أو اليد، أو عاهةٍ أخرى تصاحبهم طيلة حياتهم.

يؤدي التأطير الديني والتأهيل الفكري الذي تلقّاه السجناء؛ إلى توعيتهم بأن (الخلاص) المرغوب ليس سوى وهْم، وأن الإنسان بإمكانه أن يصنع الخلاص في الدنيا ببناء الذات وليس بإفنائها أو تعذيبها، والله تعالى يحب الرفق في الأمر كله، ومنه الرفق بالذات: «إن لنفسك عليك حقًا».

#### \* المصالحة مع النص الديني

السمة الأغلب في معتقلي التيارات الجهادية: أنهم قليلو البضاعة في العلوم الشرعية، لـــذا تجدهم يتعاملون مع النصوص الشرعية بمنهج الانتقاء، أو البتر، أو سوء الفهم.

كما أنهم كثيرًا ما يستغنون عن تَلقِّي العلم بطرقه المعهودة، ويستعيضون عنها بتلقيه من شبكة الإنترنت، أو من الأشرطة والوسائط التقنية، وهذه الطريقة قد تنفع إن كانت تكميلية.

أثناء التأطير الشرعي؛ أدرك المستفيدون طريقة أو طرائقَ التعامل الرشيد مع النص، وأن ذلك الأمر لا يُحسنه كلُّ أحد، لذا كان السلف يتهيبون من الإقدام على الفتوى ويقولون: «أجرأكم على الفتوى أجرأكم على

النار»، أما مَن حفظ حديثًا أو حديثين؛ فلا يُعد عالمًا، وأن إقدامه على الإفتاء ليس إلا افتئاتًا على الشرع.

كما بيَّن البرنامج أهمية المشيخة العلمية، وأن الأصل في العلم والتلقي هو الأخذُ عن الشيوخ، والإفادةُ من مناهجهم ومعارفهم، بالموازاة مع الأخذ من أخلاقهم وأدبهم؛ اقتداءً بما عليه السلف الصالح. والوسائط الإلكترونية لا يستفيد منها الإنسانُ أدبًا أو خُلقًا، والعلم من دون أدب قد يكون وبالاً على صاحبه على المدى القريب أو المتوسط، وقد يكون وبالاً على المجتمع عمومًا على المدى البعيد.

#### \* المصالحة مع المجتمع

إن مجرّد اعتقاد المتطرّف أنه ورفقاءة على التوحيد السليم، وأن المجتمع كلَّه أو بعضَه كافر؛ يُعدّ عداءً للمجتمع وتحقيرًا له، وإذا أضفنا إلى ذلك قولَهم بجواز قتل الكافر، فهِمْنا سرَّ إقدامِهم على المشاركة في أعمال التفجير والتخريب، وتجد بعضَهم يخطّط لعمليته حتى يتسنى له تحقيقُ أكبر عددٍ من الضحايا.

ركَّز التأطيرُ الشرعي الذي تلقّاه النزلاءُ المستفيدون؛ على أمرين متوازيين:

أحدهما: خطورة التكفير، وأهمية تضييق دائرته وتوسيع دائرة أهل الإيمان، وأن التلبّس بالمعصية ليس مُخرجًا من الملة.

ثانيهما: مبدأ الأخوّة في الدين، والأخوَّة في الوطن

وغنيٌّ عـن البيان أن اقتناع المستفيد بإيمان أفراد المجتمع الذين ليسوا بالضرورة مثله، واقتناعه بأخوّتهم له؛ يُحدِث نوعًا من المصالحة مع المجتمع.

#### تقويم برنامج المصالحة

يمكن النظـر إلى البرنامج لقيـاس درجات النجاح والإخفاق من زوايا متعددة:

#### أولًا: من الناحية الفكرية النظرية

يمكن اعتبارُه برنامجًا ناجحًا؛ لأنه عمل على خلخلة مجموعة من (المسلمات) الفكرية في أذهان المتأثرين بالغُلاة، ونجح في شلعق (المصالحة ملع النص)، ولهذا النجاح عدة مؤشرات، منها:

\* تشــبُع مجموعة من المعتقلين بالفكر الوسطي المعتدل، وانتقالهم من مستفيدين إلى مرشدين في البرنامج ذاته، ونموذج ذلك: أن أحد المستفيدين من النسخة الأولى غادر السّجن بعفو ملكي، وبعد شهرين، عاد إلى السجن باعتباره مؤطر الورشات.

\* صدرت عن المستفيدين عدّةُ شهادات تدلّ على ميل نحو الجادّة، خصوصًا في طلب العلم؛ حيث بيّنوا انخداعهم ببعض الأفكار، ووجّه وا نصائحهم إلى الغير بضرورة الاحتراز في الطلب، وأن العلم الشرعي لا يؤخذ من الشبكة العنكبوتية والمواقع المجهولة، وإنما يؤخذ من الشيوخ، وقال آخر منبّهًا إلى أثر العلم على السلوك: «أساسُ كل سلوك قويم علمٌ رزين»، وأشار أحدُهم في تصريحه إلى أهمية الاتساع في طلب العلم، والتركيز على أهل الاختصاص.

من خلال هذه التصريحات والإرشادات؛ نلمس التطوّر الحاصل عند المستفيدين، الذين اعترفوا - بعد التعمق في طلب العلم وتحصيل شهادات جامعية - أنهم كانوا ضحية أفكار سطحيَّةٍ كانوا يتلقُّونها، ويبنون عليها قناعات خطيرة.

#### ثانيًا: من حيث العلاقة مع الغير

أو المصالحة مع المجتمع، فأغلب المستفيدين تربطهم علاقاتٌ طيبةٌ مع ذويهم وجيرانهم، مما يعني نجاح (المصالحة مع المجتمع) في شَـقُها المتعلّق بالأفراد، أما على مستوى المؤسسات: فيبقى البرنامج ناقصًا من جهة الإدماج السوسيو اقتصادي؛ لأنّ تبنّي الدولة للمصالحة

مع معتقلي هذا الملف؛ يعني في الأساس أنها لن تتعامل معهم كسائر المعتقلين، خصوصًا على مستوى بعض الوثائق، كالسجل العدلي الذي يمكن أن تُمحى منه العقوبةُ السالبةُ للحرية، حتى يتسنى لهم الاندماجُ في سوق العمل بناءً على شواهدهم الأكاديمية.

وبالنسبة لغير الحاصلين على الشواهد؛ فإن الدولة لم تَقم بمصاحبتهم لتيسير اندماجهم في العمل، سواءً على مستوى التشغيل الذاتي، أو على مستوى التشغيل في القطاع الخاص.

وهذا مـن النقائص التي ينبغـي العملُ على جبرها، خصوصًا أنه ذُروةُ سَـنام المشروع، وهو مـا تنبَّه له الدنماركيون في تجربتهم مع المتطرفين، حيث تعمل الدولةُ على تحقيق الاندماج الكامل لهم في المجتمع.

وفي ختام الحديث عن التجربة المغربية، تنبغي الإشارة إلى أن الدولة لم تهتم بمعالجة الفكر المتطرف داخل السجون فقط؛ بل عملت أيضًا على تنزيل برنامج وطنيً شاملٍ لتعزيز الوسطية، يرتكز على ثلاثِ ركائزَ:

\* المقاربة الأمنية الاستباقية، دَرءًا لأية مخاطرَ قد تُفاجئ المجتمع وترجع به القهقرَى.

\* التحصين الروحي، مـن خلال إعادة تأهيل الحقل الديني.

\* محاربة الهشاشة على مستويات: السكن، الاستثمار، والتعليم.

هـــذا البرنامج عرف تكاملًا بـــين ركائزه، ونجاحاتٍ وإخفاقاتٍ هنا وهناك.

#### ثالثا: أسس برامج تعزيز الوسطية والاعتدال

إن محاولات الدول والجهات الرسمية محاربة التطرّف؛ أمرٌ محمودٌ يجب تشجيعُه، وفي المقابل لا بدَّ

من تركيز وترسيخ قيم الاعتدال والوسطية في المجتمع؛ لتحصينه من الوقوع في أتون التطرّف والعنف، فالوقاية خير من العلاج، ولتحقيق ذلك؛ لا بدّ من تضافر جهود المؤسّسات الرسمية والأهلية وتكاملها، مثل: المسجد، وحول مؤسسة المدرسة وبرامجها الدراسية؛ يجب الانتباه إلى ضرورة التمييز بين العلوم الإسلامية، والتربية الإسلامية.

يمكن استثمارُ مادة التربية الإسلامية، والتركيزُ عليها باعتبارها مادة دراسية حاملة للقيم، يمكن من خلالها تربية التلميذ على قيم مثل: الإخلاص، الأمانة، الحب، البذل، النظافة، الاعتدال، وغيرها من القيم البانية للشخصية الإنسانية، وبعد مرور الزمن، يمكن للتلميذ المؤهل إلى التعليم العالي؛ أن يتخصص في العلوم الشرعية، وأن يتبحر في تخصصه، بعد بناء شخصيته في المرحلة والسابقة.

وبعيدًا عن الدروس النظامية ؛ يمكن استثمارُ وجودِ الشــباب والأطفال في الفضاءات المدرســية، من خلال الأنشــطة الموازية التي يمكن تخصيصُ بعضِ فعالياتها لموضوع تعزيز الاعتدال ونبذ التطرف، وترجمةُ ذلك على مستوًى فني (جداريات، مسرح، أنشودة شعر...) أو عبر مسابقاتِ ثقافية أو رياضية بين تلاميذ المدارس.

وهناك مؤسسة أخرى مهمة وهي وسائل الإعلام، وهي لا تقلّ أهميّة عن المؤسّستين السابقتين؛ لما لها من حضور في المجتمع، وتَماسٌ مباشر مع عموم الناس، ويمكن اتخاذُها وسيلةً لتثقيف المجتمع ثقافة إسلامية أصيلة، ومن خلالها يتمّ ترسيخُ قيم الاعتدال والوسطية في المجتمع. وذلك من خلال عقد المناظرات، حتى يتبين لعموم المتلقين هشاشةُ فكر الغلو، وضعفُ الغلاة وسطحيّتُهم، وتعاملُهم غيرُ السّديد مع نصوص الشرع.

وأيضًا فســح المجال للغلاة السـابقين الذين أعلنوا توبتهـم وتراجعوا عن غلوهم؛ ليبينـوا للمتلقي طريقة استدراجهم إلى ما كانوا فيه، ويقدموا نصائحهم للمتلقى.

إعطاء فرصة لأحد التائبين أو أكثر، ممن يحظى بالقبول والاستحسان عند شريحة من الشباب، وتمكينه من إلقاء دروس في وسائل الإعلام المختلفة؛ لتفكيك خطاب التطرف وفكر الغلو، وبيانِ ما به من أخطاء وانحرافات.

تقديم مقاطع مصورة لمآسي ضحايا عمليات العنف والتفجير، من أرامل وأيتام ومُعاقين، للتأثير على شباب المجتمع بتنفيرهم من الانخراط في صفوف الغلاة، وللتأثير على الشباب المتطرّف بثنيهم عن المُضِي في طريق التطرّف والغلق.

#### رابعًا: وسائل التواصل الاجتماعي

لا يمكن إغفالُ دَورِها الفعالِ في تعزيز الفكر الوسطي في المجتمعات الإسلامية، ويمكن للمؤسسات الرسمية أن تستثمرها من خلال ما يلى:

حث المفكرين والعلماء الذين يتمتعون بالقبول في الأوساط العامة؛ على تسجيل مقاطع فيديو لدعم فكر الاعتدال ونقض التطرف، فلهؤلاء إخلاصهم ومكانتهم العلمية، ونشر هذه الفيديوهات في حسابات خاصة على مواقع التواصل الاجتماعي، وتوزيعُها على أوسع نطاق.

الاعتماد على مقاطع تمثيليّة موجزة، تحمل في مضمونها قيم الاعتدال، وتتنوع من حيث الشكل إلى:

أ - تمثيل كارتوني موجه للأطفال ؛ تحصينًا لهم منذ النشأة .

ب - استعمال مهارات الشباب في التمثيل ، في مقاطع
ذات بُعد رسالى، موجهة للعامة.

ويمكن فتحُ هذا المجال للجميع عن طريق مسابقة عامة، وبجوائز تحفيزية؛ لاكتشاف مهارات الشباب، وبثّ الفكر الوسطي في آن واحد، ثم تعميمُ نشر كل المنتجات الفنية على وسائل التواصل الاجتماعي.



## لماذا ترتبط صورة الأم بالحزن؟!

بقلم: ريم السعيدي

يناصح المعلم في مدرســة ابني تلاميذه بنغمة حزينة: «يا وَيلك من ذنبها».

تعبير مليء بالحزن على الأم المجتهدة التي تتعب في الحمل والتربية والعطاء دون مقابل وكأنها أُجبرت على الأمومة، وهي مضطرة لمارستها. لماذا ترتبط صورة الأم دائمًا بالحزن، وتبدو عاجزة حتى وهي في أسعد حالاتها؟

ربما أكون أنا أيضًا داخلة في هـنه الدائرة وأنا أكتب الآن، لأني أتذكر أغنية قديمة يتردد صداها داخل عقلي: «أمك يا وليدي أنا أمك... اللّي سقيت عظمَك ودمَّك»...

في ســـطر واحد فقط اجتمع اللحن والمفردة الحزينة عن الأم، لا
أعرف هل التعاطف مع الأم غائبٌ عنا فنحتاج إلى إثارته!

لماذا لا تجتهد الأم في ربط صورتها بالفرح؟ لماذا أجد على وجنة أبي دمعة كلما تحدث عن أمه؟ هل قلوبنا رقيقة إلى هذا الحد، أم أنها دموع الشعور بالذنب؟ ما هو هذا الذنب؟!

هل سلبنا حقوق أمهاتنا في الحياة بأن يكنَّ سعيدات؟ لذلك نبكي ونتحسر عندما نذكرهن! هل أخذنا منهن كثيراً ونعرف يقيناً أننا غير قادرين على الوفاء مهما قدمنا لهن؟ من المسوول عن إدخال هذه الصورة إلى أذهاننا؟ صورة أننا سبب تعاستهن!

نعم هذا ما يستند إليه المنطق، فنحن نبكي لأننا نظن أننا سبب في تعاستهن، هل تجلت الصورة؟! ما رأيكم بها؟ يا لتعاستها وتعاسة تفكيرنا الذي صدقها طويلاً بغير وعي.

فرض الله تعالى علينا برَّ الوالدين، لأن الإنسان بطبيعته ينصرف عن التفكر في النعم، ثم يسىء إليها بشكل أو بآخر.

وصورة الأم تستدعي وتتطلب التفكر لأنها منطبعة في الذهن انطباعاً، لصيقة بأبنائها، هي هي هذا الابن، فمن الطبيعي ألا نذكر الشيء الذي يعيش بداخلنا، وما إن نتفكر فيه سنشعر بالامتنان لوجوده، لذلك الأم لها مزية عن الأب في البر لأنها لن تطلب المقابل وإن حاولت على الرغم من أنها بحاجة إليه أكثر من الأب.

في بعض الحضارات ارتبطت صورة الأم بالطبيعة لأنها تحوينا والأم كذلك، والطبيعة في أصلها سعيدة ولا تعرف الحزن، الطبيعة تعطي بسخاء، تعطينا الحياة ولا تنتظر أن نمنحها الحياة لأنها حية في الأصل، ولكن رغم ذلك شُوهت صورة الأم من حيث لا ندري.

بل أصر بعض رواد الأدب العربي على استعطاف القارئ بعرض

صــورة الأم الحزينة كما جاء في ثلاثية نجيب محفوظ، مع أنه صرح بعـــد ذلك أن ما صوّره عن الأم هو مبالغة لغرض الطرح الروائي ولا يعكس واقع أمه التي لم تكن حزينة بل متعايشة.

تعددت صور الأم في ذهني حتى اليوم، فقد كنت أراها بالحزينة العاجزة، إلى أن تيقظت وبدأت من جدتي التي استعضت عن صورتها الحزينة القديمة بالصورة الحديثة التي ربطتها بصورة الزَّيْنَة، فهي تهوى الجمال لذاته وليس لإرضاء أحدهم، تحيط نفسها بالزينة الروحية والأخلاقية، زينة الملابس، زينـة الأواني، زينة المنزل، زينة الحب، زينة البراءة، زينة الفرح، نعم صورة جدتى الأم هى الفرح.

لا يزال أطفال العائلة يذكرون هذه الجدة حتى بعد رحيلها بالمُحبّة السعيدة، فهى معطاءة سخية تشبه الطبيعة.

وتمر صورة أمي التي حرصنا طوال سنين على ربطها بالصورة الحزينة، لكن عندما أمعنت النظر فيها ظهر لي خلاف ذلك، فصورتها جسدت معنى القوة والفهم، وانتهاء بأمومتي التي كادت أن تقع في فخ الصورة الحزينة إلى أن قررت أن تعكس صورتين؛ الدافعية والإقبال على الحياة.

بهذا العرض البسيط نحن ننفض بعض الغبار عن هذا المفهوم العظيم! مفهوم الأمومة.

أما حين نعرض الصورة الحزينة عن الأم، فنحن نبرمج عقول الصغيرات الآن ألا يصبحن أمهات غداً... لأن هذه الصورة تتنافى مع الحداثة ولا ترغب الصغيرة اليوم في أن تصبحها غداً.

الصورة الحزينة للأم أخطر مما نعتقد، فهي تحرك وتوجه مشاعر كل من ينظر إلى هذه الصورة إلى مشاعر الحزن التي لا تجلب إلا الإحباط وربما الإساءة.

لذلك كفانا شعوراً بالذنب على صورة الأم الحزينة التي لن نوفيها حقها مهما قدَّمنا، وليبدأ عصر الفخر والعطاء بما نملك على أمهاتنا اللاتي سيفرحن ويسعدن بأي شيء نقدمه دون اشتراط وبلا حدود.

ثم إنه على النقيض من ذلك، لماذا لا تختار الأنثى ألا تنجب إذا كانت تعرف أنها غير مستعدة لمارسة الأمومة بصورة جيدة؟ هي تملك حق الاختيار، وإن اختارت ذلك ليسس لنا إلا احترام اختيارها الذي أراه بأسوأ الأحوال هو اختيار واع لتستعد لعرض صورة الأم السعيدة.



من الفن الإسلامي